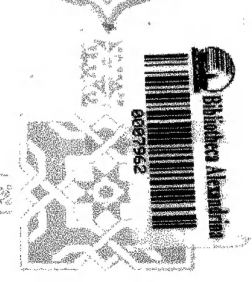
و. أحمس يُ يُوسُفْتُ دار العساوم - جامعة القاهرة

القريم الاركالأمليت تم فالسناوك الاقتقبتادى

+131 a -- +PP1 9



والماف النامة - ت : ١٠١١ مسموم مسموم



# القشيم الاركائلامية

د. احمس ريوسفت داد العساوم - جامعة القاهرة

-131 a - . PP17

و**ادالثمث فة والنشروالتوذيع** بمثارع سيف الدين المراني الطجالة المقسبا هدة ش/ ٩٠٤٦٩٦

# بنسيللك المتابعة

المحمد لله الذي اختار لنا الاسلام دينا ، وشرفنا بالانتساب اليه ، واصلى واسلم على سيدنا محمد وعلى اله وصحبه وبعد ،

فان المتامل في الحوال امتنا الاسلامية يحزنه ما هي فيه من تحبط واضطراب في كثير من مجالات الحياة ، وبخاصة الاقتصادي منها ، وقد اصبح المسئولون فينا وجل همهم أن يقنعوا الهيئات الدولية بجدية العمل على إصلاح المسار الاقتصادي ، وكان رضا هؤلاء الساسة هو الغاية والمرتجى ، ومن تلك الجهات التي نستجدي رضاها ، صندوق المنقد الدولي الذي يساهم بتمويل بعض عمليات التنمية بالإقراض الربوي ، والذي يقدم مع هذه القروض الربوية « وصفات » جاهزة للاصلاح والذي يقدم مع هذه الطرعة نظره بالطبع هذه « الوصفات » التي لا يلزم سالضرورة - أن تكون موائمة لطبيعة المناخ الاجتماعي والاقتصادي في بلادنا ،

ومما يؤسف له أن حكوماتنا تعمل وكأنها تعمل وحدها ، دون مساندة جادة من أفراد المجتمع ، أو مشاركة جماهيرية مدركة لخطر التنبية ، فيحس المراقب أن المسؤولين في واد وأن المجتمع في واد آخر ،

ويتصرف الناس وكأن الأمر لا يعنيهم ، بل قد يشمت بعضهم في تردى المسؤولين في اخطاء ، وفشلهم في الوصول الى الحلول الصحيحة ، وكأن هؤلاء المسؤولين ليسوا هم المسئولين عنهم ، أو كأن هذه الحكومة أو تلك حكومة أعدائهم .

وربها كان هذا السلوك من جانب ابناء المجتمع هو النتيجة الطبيعية للحكم الشمولى في هذه الدول من جهة ، ولتجاهل هذه الحكومات اشواق هذه المجتمعات وآمالها وما يعتمل في وجدانها من جهة اخرى .

الأمر - من وجهة نظرى بالطبع - يتطلب تعبئة عامة لهذه الجماهير ، تشبه التعبئة ( للحرب ضد الفقر والتخلف ) كما حدث في تعبئة الجماهير لحرب اكتوبر عقب الخامس من يونيو سنة الف وتسعمائة وسبعة وستين ( ١٩٦٧ ) .

وفى يقينى انه لن ينجح المسئولون فى القيام بهذه التعبئة ، الا إذا عرفوا مر تحريك هذه الجهاهير ، وبعثها ونفض غبار اللامبالاة عنها .

ان هذا السر يكمن في تعاليم الإسلام ، فهذه الأمة - رغم كل المحاولات لإقصائها عن دينها - فإن إيمانها يمتزج باشواقها ووجدانها وطموحها ، قبل أن يمتزج بلحها وعظمها ودمها .

وقد نجمت كل التجارب التى لوحت لهذه الأمة بشارة دينها وقيمه وبثله العليا ، وقد استغل بعض من لا خلاق لهم ميل هذه الأمة إلى دينها فاستغفلوها وتاجروا فى آمالها ، واقصد بذلك بعض شركات توظيف الأموال ، فإن المراقب فى موضوعية يلاحظ أن هذه الشركات ـ رغم كل ما قيل عنها ـ قد نجمت فى هذه التبعبئة نجاحا واضحا فشلت فيه المكومات ذاتها ، هذا واضح لا مراء فيه ،

واشير هنا الى بعض التجارب الناجحة المتميزة بالإضلاص ، منها تجربة بنوك الادخار التى بدأت فى ميت غمر فى الستينات من هذا القرن ، وقادها المفكر الاقتصادى المخلص الدكتور احمد عبد العزيز النجار ، ولولا تكاتف جهود أعداء هذه الأمة لظلت هذه التجربة إلى الآن تؤتى ثمارها ، وقد شهد لها الأعداء قبل الأصدقاء .

وكذلك تجربة البنوك الاسلامية التى نشات عن اسجابة المخلصين

لنداء مؤتمر مجمع البحوث الإسلامية الثالث المنعقد بالقناهزة ، بإقامة مؤسسات مالية بعيدة عن الربا ، وتخضع لأحكام الشريعة الإسلامية ،

والبداية الصحيحة تكون بتغيير سلوك المسلم وبخاصة سلوكه الاستهلاكى ( الطلب ) الذى سوف يتبعه تغيير مؤكد في السلوك الإنتاجي ( العرض ) وسوف تتاثر بذلك ايضا التجارة داخلياً وخارجيا .

وعوامل تغيير الإنسان لا تكون بالشعارات الرنانة ، او الوعدود المعسولة ، او القوانين المتضاربة ، او القرارات المتعجلة .

إنها تكون بالتخطيط المسليم المدروس لإحياء القيم والمثل النابعة من الدين الإسلامي .

وقد اثبتت القيم الإسلامية الأصيلة فعاليتها غير المحدودة ، ومقدرتها الفائقة القائمة على أساس تغيير الإنسان والرقى به ·

ومن اهم هسذه القيم العقيدة، ، والعبادة ، والأخلاق الإسلامية .

وهده البحوث ( القيم الإسلامية في السلوك الاقتصادي ) دعوة صادقة خطصة المؤن كل الدريصين على مصلحة المتهم ، أن يعطوا هذه القيم حظها من التجربة ( على الأقل ) كما سبق أن جربنا غيرها من النظم الأخرى التي ثبت فشلها حتى في بلادها .

إن الغريب حقا أن نتسول الحلول الفاشلة لمشاكلنا ، بينها نحن اغنياء بقيمنا ومثلنا :

كالعيس فى البيداء يقتلها الظما والماء فوق ظهـورها محمـول

وقد قسمت هذه البحوث الى ثلاثة فصول · تناول الفصل الأول منها الحديث عن ( القواعد الضابطة للسلوك البشرى في الإسلام ) ·

وتناول الثانى (ارتباط النشاط الاقتصادى في الإسلام بالعقيدة والمعبادة والأخلاق واثر ذلك في السلوك الاقتصادي ) •

وتناول الفصل الثالث ( اجتناب الشبهات خلال مزاولة النشاط الاقتصادي ) •

وقد التزبت فى هذه البحوث الاستدلال المباشر من الكتاب والسنة دون تعسف ، كما التزبت عزو كل حديث استشهدت به إلى من اخرجه مع بيان قيبته العلمية ، كما اننى التزبت الربط بين هذه القيم والواقع المعاصر .

وقد رجعت عند إعداد هذه البحوث إلى الكثير من المصادر والمراجع القديمة والمعاصرة ، وقد اشرت إليها ليشاركنى القارىء فيها حاولت عن اقتناع ، أو يكون له ،وقف نقدى واضح يستهدف التصحيح والترشيد .

والله من وراء القصد ، فإن أصبت فلله الحمد ، وإلا فما أريد الإصلاح ما استطعت ، وما توفيقي إلا بالله عليه توكلت وإليه أنيب

المؤلف / حدائق القبة

القصب الآولت القواعد الضابطة للسلوك البشرى في الإسلام

#### تمهيست :

هناك عدة أمس تنبثق عنها كل سلوكيات المسلم ، وتنحدد نظرته المخاصة إلى الله ـ عز وجل ـ ثم إلى الكون ، ثم إلى نفسته ، ثم إلى الناس .

فالله ـ سبحانه وتعالى ـ هو خالق كل شيء ، ومهيمن عليه ، واحد في ذاته وصفاته ، ليس كمثله شيء ، وهو السميع البصير ، له الأسماء الحسنى والصفات العلى ، ومن مخلوقاته الإنسان الذي تفضل عليه بالوجود ومنحه من القرى والملكات ما جعله سيدا لهذا الكون مستخلفا ، ورسم له طريق السعادة ، وارسل إليه الرسل ليذكروه.

وهدذا الكون الفسيح بما يموج فيه مسخر للإنسان: بشرسه وقمره ا ونجومه ، والفلاكه ، واراضيه ، وسماوانه ، وبحاره ، وانهاره ، والخ وغاية الإنسان في هدذا الوجود الفسيح أن يخضع لمله \_ عز وجل \_ خضوعا مطلقا تمتزج فيه المحبة بالتذلل ، ويتقرب إليه بعمارة ارضه " على هدى من المنهج الذي رسمه له ، على السنة أنبيائه ورسله ،

والناس جميعا إخوة ، كلهم الآدم وآدم من تراب ، وما الغرض من جعلهم شعوبا وقبائل مختلفة ، واما شتى إلا ليتعارفوا ، فيتعاونوا ، حتى تسود قيم العدل والخير والسلام -

ونستطيع أن نلخص هذه الضوابط التي تحكم سلوك المسلم وتوجهه في هذه الحياة إلى عدة ضابط مأخوذة من كتاب الله وسنة رسوله \_ عَبِّ الله ويبكن تصنيف هذه الضوابط إلى أربعة أصناف :

الأول : ما يضبط علاقته بالله - عز وجل - •

الثاني : ١٠ يضبط علاقته بالكون -

الثالث : ما يضبط علاقته بنفسه -

الرابع : ما يضبط علاقته بالناس من حوله .

اما المضابط الأول فيقوم على اساسين: الحدهما: وجوب الخضوع المطلق لله وحده وثانيهما: وجوب الاعتقاد بان الملك لله وحده لا يشاركه فيه غيره .

وأبا الضابط الثانى فيقوم كذلك على أساسين : أحدهما : أن كل ما في الكون مسخر للإنسان ، وثانيهما : أن الإنسان خليفة في الأرض ،

وابا الضابط الثالث: فإنه يضبط علاقة الإنسان بنفسه ، فيقوم كذلك على أساس أن هذه الحياة ليست الغاية ، وأن ثمة حياة أخرى هي الحيوان ، ومن ثم فالواجب عليه أن يكون نشاطه كله ـ ومنه النشاط الاقتصادى ـ في مرضاة الله ـ عز وجل .

واما الضابط الرابع فيقوم على الساس ان ابناء المجتمع ألمسلم كلهم إخوة ، إما بحكم العقيدة والدين ، وإما بحكم عقد الذمة الذي يسوى بينهم في الحقوق والواجبات « لهم مالنا ، وعليهم ما علينا » ، وان الناس جميعا إخوة في الإنسانية ، وانهم ، يمكنهم \_ في ظلال الإسلام \_ ان يعيشوا في سلام ، رغم اختلاف اجناسهم والوانهم والسنتهم ودياناتهم .

الضابط الأول: ما يضبط علاقة الإنسان باللة \_ عز وجل \_ ويقوم هـذا الضابط على اساسين:
الأساس الأول:

#### ( الخضوع المطلق لله وحده )

يقوم التصور الإسلامي على اساس أن هناك الوهية وعبودية ٠٠ الوهية ينفرد بها الله سبحانه ، وعبودية يشترك فيها كل ما عداه ٠٠ وكما ينفرد الله سبحانه بالألوهية لل كذلك ينفرد سبعا لهذا لله خصائص الألوهية ، وكما يشترك كل حي وكل شيء لهذا لله في العبودية للهذاك يتجرد كل حي وكل شيء من خصائص الألوهية ٠٠ فهناك اذن وجودان متغايران : وجود الله ، ووجود ما عداه من عبيده ، والعلاقة بين الوجودين هي علاقة الخالق بالمخلوق والإله بالعبد (١) ٠٠ والعلاقة بين الوجودين هي علاقة الخالق بالمخلوق والإله بالعبد (١) ٠٠

وقد نص القرآن الكريم على ذلك • فقال ـ تعالى ـ : « إن كل من فى السموات والأرض إلا آتى الرحمن عبدا • لقد الحصاهم وعدهم عدا • وكلهم آتية يوم القيامة فردا »(٢) •

والمراد أنه ما من كائن في السموات والأرض من الملائكة والناس ، الا وهو يأتي الرحمن - أي يأوى إليه - ، ويلتجيء إلى ربوبيته عبدا منقادا مطيعا خاشعا راجيا كما يفعل العبيد ، إنهم كلهم تحت إمرته وتدبيره وقهره وقدرته فهو سبحانه محيط بهم ، ويعلم مجمل أوورهم ،

<sup>(</sup>۱) خصائص التصور الإسلامي · للاستاذ سيد قطب ص ٢١٥٠ طبعة دار الشروق الرابعة ( ١٣٩٨ هـ - ١٩٧٨ م ) ·

<sup>(</sup>٢) سورة مريم الكيات : ٩٣ ، ٩٤ ، ٩٠ .

وتفاصيلها ، لا يفوله شيء من أحوالهم ، وكل واحد منهم يأتيه يوم القيامة منفردا ليس معه ناصر أو معين (٣) .

وقال ـ تعالى ـ : « الم تر أن الله يسجد له من فى السبوات ومن فى الأرض والشبس والقبر والنجوم والبال والشجر والدواب وكثير من الناس وكثير حق عليه العذاب • ومن يهن الله فما له من مكرم • إن الله يفعل ما يشاء »(٤) •

والسؤال في الآية استفهام تقريري ، والرؤية فيها معناها العلم ، اي انت قد علبت أن الله يسجد له من في السبوات ومن في الأرض ،

# ولكن ما المراد بالسجود فيهسا ؟

قال الزجاج: « اجود الوجوه في سجود هذه الأمور انها تسجد مطبعة لله ، والمعنى: أنه لما كانت قابلة لجميع الأعراض التي يحدثها الله - تعالى - فيها من غير المتناع البتة اشبهت الطاعة والانقياد وهو السجود » ، ولكن لم قال : « وكثير من الناس » ؟ لعل السر في ذلك الإنسان في عمومه ، اي كل إنسان خاضع لله في باطنه بدليل أن فيه قوى وبلكات وعضلات واعصابا تعمل دون إرادته ، وبدليل بدليل أن فيه قوى وبلكات وعضلات واعصابا تعمل دون إرادته ، وبدليل أنه يكبر ويهرم ويموت دون أن يستطيع أن يتحكم في شيء من ذلك ، أما في ظاهره فالكافر متمرد على الله - عز وجل - في ظاهره فقط ،

<sup>(</sup>٣) تفسير الفخر الرازى بتصرف ج ٢٥٤/٢١ ـ ٢٢٥ الطبعة الثالثة • وبعنى ياتيه عبدا اى ذليلا خاضعا • انظر تفسير فتح القدير للشوكانى ، طبعة دار الفكر ج ٣٥٢/٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة المحج: آية رقم ١٨٠

وأما المؤمن فباطنه وظاهره الخضوع لله والانقياد والاستسلام له (٥) ولذلك قال الله \_ عز وجل \_ فى الآية الكريمة \_ « وكثير من الناس » وهم المؤمنون المنسجمون مع كل مظاهر الطبيعة فى خضوعها لخالقها وبارئها ، « وكثير حق عليه العذاب » وهم الكفار المتمردون ،

ويترتب على هذه القاعدة في سلوك المسلم عدة المور اهمها :

ا ـ في جانب العقيدة : يعتقد أن لا إله إلا الله • فلا معبسود إلا الله •

٢ ... وفي جانب التشريع : لا حاكم ولا مشرع إلا الله ، فهو المنظم

(٥) تفسير الفخر الرازى ( انتفسير الكبير ) ج ١٩٧٢٣ وقال ابن القيم : « الناس قسمان : علية ، وسفلية ، فالعلية من عرف الطريق إلى ربه وسلكها قاصدا الوصول إليه ، وهدا هو الكريم على ربه والسفالة من لم يعرف الطريق إلى ربه ولم يتعرفها ، فهذا هو اللئيم الذى قال الله فيه : « ومن يهن الله فما له من مكرم » ،

طريق الهجرتين وباب السعادتين \_ طبعة دار الكتاب العربي \_ بيروت \_ الطبعة السادسة سنة ١٤٠٤ هـ \_ ١٩٨٤ =

وقال الشوكانى : « والمراد بالسجود هذا هو الانقياد الكاءل ، لا سجود الطاعة الخاصة بالعقلاء ، سواء جعلت كلمة « من » خاصة بالعقلاء او علمة لهم ولغيرهم ، ولهذا عطف الشمس والقمر والنجسوم والشجر والدواب على « من » فإن ذلك يفيد أن السجود هو الانقياد لا الطاعة الخاصة بالعقلاء •

وإنها افرد هذه الأمور بالذكر مع كونها داخلة تحت « من » على تقدير جعلها عامة لكون قيام السمود بها مستبعدا في العادة • انظر : فتح القدير ج ١٤٣/٣ •

لحياة البشر وعلاقاتهم وارتباطاتهم بالكون والأحياء وبنى الإنسان ، فيتلقى المسلم منهج حياته ونظام معيشته وقواعد ارتباطاته ، وميزان قيمه من الله \_ عز وجل(٦) ويفهم المسلم بعد تدبر « أن الشريعة إنها جاءت لتخرج المكلفين عن دواعى أهوائهم ، حتى يكونوا عبادا لله »(٧) أي باختيارهم كما همفى الواقع ونفس الأمر عبيد له باضطرارهم •

ويلاحظ الارتباط الوثيق بين وحدة العقيدة ووحدة التشريع ، فإن كثيرا من آيات القرآن الكريم تلفت نظر الإنسان إلى مظاهر قدرة الله ـ عز وجل ـ وعنايته بخلقة وحكمته السارية في كل موجوداته ، لترتب على ذلك الدعوة الصريحة إلى وحدانية الله ـ عز وجل ـ واستحقاقه العبودية دون سواه ، ثم يامر الله من استقام لديهم هدذا الاعتقاد باتباع شرعه ، وتحكيم منهجه .

٣ ـ وفي جانب الفكر والوجدان : حالة من الانضباط ، لأن من يتصور أنه خاضع لله خضوعا مطلقا ، وأن إلهه إله واحد لا شريك لمه ، وهو المشرع الموجه له ، فإنه بذلك يتحدد اتجاهه فيعرف : من هو ؟ وما غاية وجوده ؟ وما حدود سلطاته ؟ فيتعامل مع ما ومن حوله في حدود مضبوطة دون زلل أو زيغ ، فلا ينظر إلى نفسه نظرة دونيسة كمن يعتبر الإنسان ينحدر من سلالة القرود ، أو ينظر إليه نظرة مغالبة فيعطيه أكثر من حقه ، كمن يتصور الإنسان طاغية جبارا يصارع الأقدار أو بتعبير آخر إلاها صغيرا ، فالإنسان المسلم إنسان فقط خلق لرسالة وغاية شرفه بها مرسله وخالقه ، كما سيلي في القواعد القادمة ،

<sup>(</sup>٦) المتصور الإسلامي ص ٢٢٦ ، ٢٢٨ •

<sup>(</sup>۷) هذه عبارة الشاطبي ـ رحبة الله ـ في الموافقات في اصول الشريعة ، والشاطبي هو ابو اسحاق ابراهيم بن موسى اللخمي الغرناطي المالكي ت ۷۹۰ ه .

ج ٣٨/٢ وعليه شرح الشيخ عبدالله دراز ، طبعة دار المعرفة - بيروت المصورة عن طبعة المكتبة التجارية - القاهرة ،

### الأساس الثاني من الضابط الأول:

#### الاعتقاد بإن الملك لله وحده .

يعتقد المسلم أن كل ما في الكون من ثروات طبيعية أو غير طبيعية ، إنها هو ملك حقيقي لله حز وجل حبما في ذلك الإنسان والحيوان والنبات والجماد والملائكة والجن ٠٠٠ الخ ، لأنه خالق كل شيء وموجده والمتصرف فيه كيف يشاء ، قال الله حز وجل - : « قل اللهم مالك الملك ، تؤتى الملك من تشاء وتذل من تشاء ، وتعز من تشاء وتذل من تشاء ، بيدك المخير إنك على كل شيء قدير »(٨) وقال : « ولله ما في المسوات وما في الأرض »(٩) ،

وسبب هذه الملكية انه الخالق المبدع لمنا خلق ، ولذلك قد ورد لفظ المخلق في القرآن الكريم - أكثر من مائتين وضمسين مرة (١١) . ومن ذلك قوله - تعالى - « ومخلق كل شيء فقدره تقديرا "(١٢) وقال :

<sup>(</sup>٨) آل عبران: ٢٦٠

<sup>(</sup>٩) النجم: ٣١ -

٠ ١٢٠ : قامالك (١٠)

<sup>(</sup>١١) راجع المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم مادة خلق - وبذكرة فقه المكتاب والسنة للأخ والزميل الدكتور محمد الزينى غائم ص ٣ على الآلة الناسخة -

<sup>(</sup>١٢) الفرقان : آية رقم ٢٠

« آلا لمه المخلق والأمر » (١٣) ، وقال : « سبحان الذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن الفسهم ومما لا يعلمون » (١٤) ، وقال : « الحمد لله الذي خلق السبوات والأرض وجعل الظلمات والنور » (١٥) .

ولكن الله ... عز وجل \_ استخلف الإنسان لعبارة هذه الارض ، وسخر له كل شيء فيها ولم يقيده إلا بطاعته والاهتداء بهديه ٠٠٠ فباذا للانسان من ملكية في هدده الارض ؟

إن الملك ( الله حقيقة وللبشر استخلاف ونيابة و ولكن ما معنى هذا؟ وماذا يترتب عليه ؟

إن معنى هذا أن المسالك المحقيقى للأشسياء هو الله \_ عز وجل \_ ، لأن متطقنسا البشرى يقتضى أن يكون خسالق كل شيء هذو مالك د ، وأن الإنسان مستخلف قيما وهبه الله من مال لينتفع به ، والإنسان هنا ليس فردا محددا أو شخصا معينا به بل هو الناس جميعا ، ولذلك فملكية

<sup>(</sup>١٣) الأعراف : آية ٥٤ -

<sup>(</sup>١٤) سورة يسن : آية رقم ٣٦ .

<sup>(</sup>١٥) الأنعام : آية رقم ١ -

<sup>(</sup> الله الملك بحركات الميم الثلاثة هو: احتواء الشيء والقدرة على الاستبداد به انظر: جمهرة اللغة لابن دريد چ١٧٠/٢ وعرف ابن تيمية رحمه الله الملكية بأنها: « القدرة الشرعية على التصرف في الرقبة » الفتاوي الكبرى جـ ٣٤٧/٣ ـ ٣٤٨

وعرف الكمال بن الهام الملك بانه: « القدرة على التصرف ابتداء الا لمسانع » فتح القدير ج ٢٤٨/٦ الطبعة الأولى ١٩٧٠ م المعلبى وعرفه القرافي بانه: « حكم شرعى مقدر في العين او المنفعة يقتضى تمكن من يضاف إليه من انتفاعه بالمهلوك والعوض عنه ، من حيث هو كذلك » الفروق ج ٢٠٨/٢ - ٢٠٩ طبعة دار المعرفة - بيروت المصورة .

الإنسان ( الفرد ) حق فردى مقيد ، كائن باستخلاف وتوظيف من الله سبحانه ، لها وظائف شخصية واسرية واجتماعية ليقوم في المال بإدارة هذه الوظيفة التي تعود عليه وعلى الجماعة بالخير ، فإن اساء إلى هاه الوظيفة حجر عليه ، اى منع من التصرف ، وخصص له من يقوم بوظائفها نيابة عنه .

والدليل على استخلاف الله للإنسان في المال قوله م تعالى م : « وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه » (١٦) .

يقول الزمخشرى: « إنها تعنى ان الأموال التى فى ايديكم إنها هى اموال الله بخلقه وإنشائه لها ، وإنها هى اموالكم مولكم إياها وخولكم الاستمتاع بها ، وجعلكم خلفاء في التصرف فيها ، فليست هى باموالكم في الحقيقة ، وما انتم فيها إلا بمنزلة الوكلاء والنواب ، والله سبحانه وتعالى خلق الأسوال إعانة على عبادته ، لأنه إنها خلق النساس لعبادته » (١٧) .

(۱۷) تفسير الكشاف جد ١٤/٤ ، وانظر : الملكية للعبادى جدا ص ٢٦٩ ٠

واشار ابن كثير إلى أن الآية تفيد أن المسال مع صاحبه كالعارية ، كما ترشد إلى استعمال هذا المسال في طاعة الله .

( انظر مختصر تفسير ابن كثير ج ٤٤٦/٣ اختصار ونجقيسة الشيخ محمد على الصابوني ما المكتبة القيصلية بمكة المكرمة ما عن طبعة دار الفكر بلبنان ) •

وانظر الملكية الفردية في النظسام الإقتصادي الإسسلامي لأستاذنا الدكتور محمد بلتاجي ص ٧٥ • الطبعة الأولى ١٩٨٨ م وطبعة الشباب المصورة عن الطبعة الأولى ( ١٤٠٩ هـ ١٩٨٨ م ) • . . .

<sup>(</sup>١٦) سورة الحديد: آية رقم ٧ -

ولذلك قد تفضل الله عز وجل عاضاف الأووال عاصيانا إلى البشر بهذا الاعتبار ، أي باعتبار أنهم قد ملكهم الله الاختصاص بها والتصرف فيها و ومن هذه المواضع قوله ما تعالى من « واتوهم من مال الله الذي آتاكم » (١٨) أو لأنهم اكتسبوها فقال : « يايها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبنم ومما اخرجنا لكم من الأرض » (١٩) .

والدليل على أن ملكية. الإنسان للمال ملكية مقيدة ، وليست ملكية مطلقة أن الله نهانا عن أن تؤتى السفهاء . ( الذين لا يحسنون التصرف في الأموال ) أموالنا في قوله ... تعالى ... : « ولا تؤتوا السفهاء الموالكم ،

(١٨) سورة النور: آية رقم ٣٣ • وقد اختلف العلماء في المسامور بهذه الآية: من هو ؟ وفي المسال أي الأموال هو ؟

فذهب اكثرهم إلى أن المامؤر هو مولى المكاتب ، وان المال الذي المر بإعطائه منه هو مال الكتابة ، ويروى عن مالك ان الناس في المدينة كانوا يفضلون الحط عنه من دين الكتابة .

كما انهم اختلفوا في الأمر بالإيتاء ما حكمه ؟ فذهب سفيان الثورى وطائفة من المعلماء إلى انه ليس بواجب ، ولكنه حسن ، وذهب الشافعي إلى الوجوب وفي معناه الحط ، لأن الأصل في الأمر الوجوب ، ولا صارف له هنا عنه ، وذهب جماعة من العلماء إلى ان هذا الأمر متوجه إلى الناس في أن يعطوا الأرقاء حقهم في الزكاة ، انظر :

احكام القرآن لابن العربي جـ١٣٨٤ - ١٣٨٥ طبعة بيروت المصورة، وتفسير القرطبي جـ ٢٥١/١٢ - ٢٥٥ الطبعة المصورة عن طبعة دار الكتب وتفسير آيات الأحكام لأستاذنا المرحوم الشيخ محمد على السايس جـ ١٧٦/٢ طبعة محمد على صبيح .

(١٩) سورة البقرة : آية ٢٦٧ .

التى جعل الله لكم قياما ، وارزقوهم فيها واكسوها وقولوا لهم قولا معسروفا »(٢٠) .

ان المتامل في هده الآية الكريمة يلاحظ عدة أمور منها: انها أضافت الأموال إلى المجماعة ( المخاطبين ) أموالكم و وهي في الحقيقة ملك لهؤلاء الأفراد ، لكن لما أساعوا استخدامها والتصرف فيها منعوا من مباشرة المتصرف فيها ، وأن الآية جعلت المال قوام الحياة لأنه يسهل الكثير من أمورها ، وأن على الجماعة أن تستتمر لهذا السفيه ماله ولا تتركه يبذره حتى يكون من نتائج استثماره ما يكفيه للنفقة عليه ( وارزقوهم فيها واكسوهم ) ولذلك قال « فيها » ولم يقل منها »

ويتناول الفقهاء هـذه القضية عند دراستهم للحجر على السفيه الذي يسيء التصرف في ماله .

وهذا يفيد أن حق البشر في الانتفاع بهذا المال حق مقيد بكونه في منفعة مشروعة (٢١) ، ولذلك ليس من حق صاحب المال أن يستثمره أو أن يستعمله فيما يعود عليه أو على الجماعة بالضرر ، أو حتى ما يخالف الشرع وإن كان لا يدرك لذلك حكمة ، ومن تم حسرم الله الغصب ، والغش ، والاحتكار ، والسرقة ، والاختلاس ، والتبذير ، والإسراف ، والترف ، فالإنسان مالك ملكية مقيدة ، ولذلك ليس من حقه أن ينفق هذا المال كما يريد على شهواته وملذاته ، بل يأكل ويشرب في غير سرف ، ويلبس في غير ضرف ، ويلبس في غير خيلاء ، وينفق في الأمور المشروعة في توسط واعتدال ،

<sup>(</sup>۲۰) سورة النساء: آية رقم ٥ وانظر: احصائية مفصلة لاستعمال القرآن الكريم للفظ المال مضافا إلى مالكه أو مالكيه في « الملكية الفردية في النظام الإقتصادي » ص ٧٣

<sup>(</sup>۲۱) هـذا التفسير ليس خاصا بالملكية بل لا يعرف الإسلام حقا لبشر لا يندرج تحت هـذه القاعدة » انظر: الملكية الفردية ص ٧٨ لأستاذنا الدكتور بحمد البلتاجي ، الطبعة الأولى ٠

والآن لنا أن نتساءل : ولكن ما الذي يترتب على كون المال لله ؟ وما الذي يترتب على حق البشر في الانتفاع بمال الله ؟

يترتب على كون المال لله عدة أمور:

(۱) لا يجوز لأحد أن يتملك المال ملكية مطلقة ، بل ليس له في مسدا المال إلا الملكية المقيدة بقيود المشرع .

12.

- (٢) ان للجماعة بواسطة ممثليها من الحكام واهل الشورى ان تنظم طريقة الانتفاع بالمال في حدود اوابر الشرع ، إذ المال وإن كان لله فإنه جعله لمنفعة الفرد والجماعة •
- (٣) أن للجماعة بواسطة ممثليها من الحكام واهل الشورى أن ترفع يد مالك المنفعة عن المال إذا اقتضت ذلك مصلحة عامة ، بشرط أن تعوضه عن ملكيته تعويضا مناسبا(٢٢) .

أما بها يترتب على حق البشر في الانتفاع بمال الله فعدة نتائج أهمها :

١ - احترام الملكية الفردية ، فليس من حق الجماعة القائمة على حق الله المساس بحق ملكية الأفراد ، إلا من وجهة تنظيمها وليس لها البنة أن تحرمها أو أى لون تضرمن الاعتداء ، الاوان الاعتداء ،

<sup>(</sup>۲۲) كصنيع عبر عندما اراد توسعه المسجد الحرام ، حيث نزع ملكية بعض الأفراد واراد تعويضهم عنها ، فلما رفضوا وضعها لهم فى بيت المسال ، انظر الأحكام السلطانية لعلى بن محمد بن حبيب البصرى المساوردى ص ۱۸۳ طبعة المكتبة التوفيقية ، وانظر منهج عمر بن الخطاب فى التشريع ص ٤٦٤ ـ ٤٦٥ الطبعة الأولى ـ دار الفكر ١٩٧٠ م لاستاذنا . الدكتور محمد بلتاجى ،

٢ ـ ملكية المنفعة تتصل بالعين والشخص المالك ، فالفرد حر فى ملكه فى إطار الشرع ، له أن يبنع أو أن يرهن ، أو يوصى بما يملك ، وإذا توفى ورثه عنه اقاربه .

٣ ـ الملكية الفردية ( الخاصة ) دائمة وغير مقيدة بهدة أو شخص ٠

2 - إذا أساء الفرد استخدام ملكيته فبن حق الجهاعة أن تحجر عليه (٢٣) كما سبق (٢٤) • ولكن بشروط خاصة سياتي تفصيلها وبيان موقف الفقهاء من أصل الحجر ، ومتى يفك ، رالحكمة منه في موضعه ان شاء الله - ،

# 

لعله قد فهم مها سبق أن الملكية في الإسلام ليست نوعا ، بل هي عدة أنواع ، لأننا نتصور أن الملكية في الإسلام من نوع فريد يختلف عن الملكية في أي نظام آخر من النظم الاجتماعية والاقتصادية ، وذلك لأن الملكية في الإسلام ثلاثة أنواع : ملكية فردية أو خاصة مثل ملكية الشخص لأرض يزرعها أو يؤجرها ، وملكيته لسيارته أو بيته ، أو مصنعه (٢٥) ،

<sup>(</sup>٣٣) المال والحكم في الإسالام اللاستاذ عبد القادر عودة ص ٤٦ ـ ٤٧ الطبعة المخامسة ، طبعة المختار الإسالامي بالقاهرة سنة ١٣٩٧ هـ / ١٩٧٧ م •

<sup>(</sup>٢٤) انظر أسس تقييد الدولة للملكية في الشريعة في كتاب الملكية في الشريعة الإسلامية للدكتور عبد السلام العبادي ج ٢ ص ٢٥٥ ـ ٢٧٨ ا وموقف الفقهاء المحدثين من التاميم في نفس المصدر والجرء ص ٣٦٦ ـ ٣٩٨ .

<sup>(</sup>٢٥) وقد عرف استاذنا الدكتور محمد بلتاجى الملكية الفردية بانها: «ما اثبته الشسارع من حق للفرد في الاختصاص الحاجز بالشيء من حيث استعماله واستغلاله والتصرف فيه في نطاق القيود الشرعية التي قررها » الملكية الفردية ص ٩٢٠ .

وملكية عامة وهي ملكية الأشياء التي ينتفع بها الناس جميعا ، وإذا ملكها فرد احتكر منفعتها واضر بالناس مثل الأنهار الكبيرة والمتنزهات العامة ، والغابات الكثيفة ، ونوع ثالث وهو ملكية الدولة فإن للدولة أن تملك أرضا لمصلحة الناس ، والفرق بين الثالث والثاني ، أن الدولة في الثاني تشرف وتوجه دون أن تملك وفي الثالث تملك وتوجه وتستفيد ، التفق منه على هيئاتها ومصالحها الحكومية .

على أن الملكية الفردية لها وظائف اجتماعية ، وملكية المجتمع أو الدولة إنما كانت من أجل مصالح الأفراد في النهاية ، لأننا نتصور الملكية في الإسلام عملة لها وجهسان الحدهما مصلحة الفرد ، والآخر مصلحة المجتمع .

ولكن لنا ان نتساءل وما المحكمة في ان الاسلام اباح الملكية الفردية ؟ وهل هو في ذلك يشبه النظام الراسمالي ؟

إن الإسسلام اباح الملكية الفردية .. ، ف وجهة نظرنا .. لحكم كثيرة

ا ــ إشـباع الفطرة الإنسانية ، فالله ــ تعالى ــ الذى خلق الإنسان وركب فيه الطبائع والميول والغرائز ، وركب فيه الحب الفطرى لتملك الاشـياء ، وجاء الإسـلام ــ وهو دين الفطرة ــ فاقر هــذا وتسامى به ، بمعنى أنه أباح له أن بهلك الأشـياء ، ولكن حذره من أن تملكه الأشـياء ، وذكره دائمـا بالمثل العليا ، والغايات السامية التى ينبغى أن يكسب منها ، وأن يستثمر فيها وأن ينفق فيها ماله ، ولا تزال كلمات رسـول الله ــ وأن يستثمر فيها وأن ينفق فيها ماله ، ولا تزال كلمات رسـول الله ــ منتسع في كل عصر بنور النبوة والهداية وهو يقول : « يقول

ابن آدم: مالى مالى وهل لك من مالك إلا ما اكلت فافنيت ، أو لبست فابليت ، أو تصدقت فابقيت » ( الله عند الله عند

٢ ـ خلق روح المنافسة من اجل الجودة ، وكنرة الانتاج ، وازدهار السياة وتقدمها ، والا فلو عرف الإنسان انه إذا عمل فلن يملك نتيجة عمله لعمل على قدر إشباع بطنه ... وستر جسده فقط ، ولما عمل على إثبات ذاته ، ولصار الناس تروسا في عجلة المجتمع او آلات صماء تدور كما تدور الآلات او الميوانات(٢٦) ، قال تعمالي : « فاستبقوا الخيرات »(٢٧) ولا شك ان وراء همذا الدافع من المنافسة عمارة الأرض وهي الغماية التي استخلف في الأرض من لجلها ، قال معمارا لها وهذا «هو انشاكم من الأرض واستعمركم فيها » ، اي جعلكم عمارا لها وهذا لا يختلف مع قوله .. في آية الخمري : « وما خلقت الجمن والإنس إلا ليعبدون »(٢٨) ، لأن عبادته سبحانه وتعالى .. تعنى الخضوع والانقياد له ، فهو سميعمر الأرض بتطبيق منهج الله ، وسيرد تفصيل ذلك عند حديثنا عن ارتباط النشاط الاقتصادي بالعقيدة والعبادة في المبحث الثاني ان شماء الله .

انظر: سنن النسائى ( المجتبى ) كتاب الوصايا ، باب الكراهبة فى تاخير الوصية ، انظره مع شرحه الإمام جلال الدين السبوطى ، وحاشية السندى عليه ج ٢٣٨/٦ طبعة مصطفى محمد ـ القاهرة ،

<sup>(</sup>٢٦) الأركان الأربعة لأبى الحسن النووى ص ٩٨ ـ ١٠٠ عن وفقه الكتاب والسنة ص ٤٠٠

<sup>(</sup>۲۷) البقرة : ۱٤۸ ٠

<sup>(</sup>۲۸) الذاريات : ۵٦ -

٣ \_ كها أن الإسلام أباح الملكية الفردية ليشعر الإنسان أنه سيحاسب قيها ملك ، أهام المالك الحقيقى الذى استخلفه فيها وهبه من نعم ومنها المال فيسال عن ماله من أين اكنسبه ؟ وفيم أنفقه ؟ فعليه أن يعد الإجابة عن هذا السؤال .

ولا يكون الإنسان مسئولا إلا إذا كان حرا وعلى قدر هذه الحرية نكون المسئولية • وهذا يختلف عن النظام الراسمالي الذي أباح الملكية إلىاحة مطلقة دون قسد إلا حربة الآخرين ، فاعتبر الفرد مالكا الكية حقيقية مطلقة (٢٩) •

وبايجاز يمكن تلخيص الفوارق بين الملكية الخاصة في الإسلام ، والملكية في النظام الراسمالي في الأمور التالية :

ا ـ فى الإسلام نعتبر الملكية حقا شرعيا ذا وظائف شخصية ، واسرية ، واجتماعية ، ولكنه فى الراسمالية حق شخصى ثابع من فلسفة خاصة تؤمن بالحرية المطلقة للفرد ، وحقه فى أن يملك ما يستطيع ،

٢ ـ فى الإسلام بملك الشخص مستخلفاً عن المالك الحقيقى ، ومن ثم فهو وقيد فى تصرفه فيما ملك بتوجيهات موكله ، بينما فى الراسمالية بتصرف الفرد فيما ملك دون قيد إلا عدم إلحاق الضرر بالكخرين -

٣ ـ إذا أساء الفرد في الإسلام القيام بوظائف الملكية حجر غليه الى منسع من التصرف واختير له أحد الأولياء ليتصرف له بغية المحافظة على ماله الذي للمجتمع حق فيه • ولم يخالف في ذلك إلا ابن سيربن ، وإبراهيم النخعي ، وابو حنيفة فيهن طرا عليه السفه •

<sup>(</sup>۲۹) انظر مبحث الملكية في النظام الراسمالي من كتاب ( الملكية في الشريعة الإسلامية ج ۷۸/۱ - ۸۱ للدكتور عبد السلام داود الطبعة الأولى ( ۱۳۹۶ ه / ۱۹۷۶ م ) ٠

بينما لا يحجر على من اساء التصرف في ماله مهما بلغت هذه الإساءة في النظام الراسمالي ، لأنه نظام يقوم أساسا على حرية الفرد ، ولا يراعي مصلحة المجتمع إلا من خلال العبل على تحقيق مصالح الفرد -.

كما أن الوظيفة الاجتماعية في الملكة لا تجعلها شبيهة بالملكبة العآمة في النظام الاشتراكي لأن هذه الوظيفة الاجتماعية لا تعدو أن تكون الحد أبعاد معنى ( الاستخلاف ) فضلا عن اختلاف حق المجتمع في الفكر أو الفقه الإسلامي عنه في الفكر الاشتراكي لاختلاف المنطلقات الأساسية لكل منهما (٣٠) .

# انواع الملكية الخاصة !

ذكر الفقهاء أن الملكية الخاصة أربعة أنواع :

- ١ ــ ملك عين ومنقعسة -
- ٠ ـ ملك عين بلا متفعـة ٠
- ٣ \_ ملك منفعة بلا عين -
  - ٤ ... ملك الانتفياع ٠

اما النوع الأول ( ملك العين والمنفعة ) فهو عامة الأملاك الواردة على الأعيان المملوكة بالأسباب المقتضية لها من بسع وإرث وغير ذلك ويسمى هذا النوع من الملك الذي تمثك قيمه الرقبة ومنفعتها بالملك التمام (٣١) .

<sup>(</sup>٣٠) انظر الملكية الفردية لأستاذنا الدكتور محمد بلتاجي ص ١٠ • ١١ ٠

<sup>(</sup>٣١) مع تسليمنا بأن المالك الأعيان في المقيقة هو خالقها ، لكنه اثناب الإنسان عنه في ملكها على سبيل التصرف (الاستخلاف) . ٢٧

اما النوع الثانى ( ملك العين بدون منفعة ) فقد اثبته الفقهاء كذلك فى الوصية بالمنافع لشخص وبالرقبة الآخر او للورثة • فمثلا لو أن شخصا عنده دار فأوصى بسكناها لشخص وبرقبتها لشخص آخر او انتظل للورثة، لقلغا إن المشخص الآخر او الورثة إنها يملكون العين فقط دون منفعتها • وقد اشترط الفقهاء فى مثل هسذه الحالة الا يكون فى ملك الوصية مضارة بالورثة ، كان يكون قد اوصى له بمنفعتها فترة محددة •

والنوع الثالث ملك المنفعة بدون ملكية الرقبة وهو ثابت بالاتفاق وهو نوعان:

١ - ملك مؤبد وذلك مثل الوصية بالمنفعة ٠ ومثل ملكية الموقوف عليه ثمرة الوقف اما ملكية عينه ففيها خلاف (٣٢) .

٢ - ملك غير مؤبد وذلك مثل الاجارة (. في بعض صورها وهو
 الأعم ) ومثل منافع المبيع المستثناة مدة معلومة .

النوع الرابع: ملك الانتفاع المجرد ومثاله ملك المستعير فإنه يملك الانتفاع بالعين ، ومنافع أو انتفاع الإرفاق كمقاعد الأسواق ، ومثله أكل الضيف للطعام ، ومنها عقد النكاح على خلاف في ذلك .

ولكن ما الفرق بين ملك المنفعمة وملك الانتفاع ؟

الفرق بينهما يتلخص في أن مالك المنفعة له حق التصرف فيها ، كأن يؤجرها أو يعاوض عليها (٣٣) ، أما ملك الانتفاع فلا يملك إلا مجرد الانتفاع فقط ، فمثلا مالك المنفعة في العين المؤجرة ، له أن يؤجرها

<sup>(</sup>٣٢) انظر تفصيل ذلك في القواعد الفقهية لابن رجب الحنبلي ص ١٩٥ ـ ١٩٦ -

<sup>(</sup>٣٣) إذا كانت المنافع بعقد لازم جاز ذلك · انظر ابن رجب، القواعد عن ١٩٧ .

لغيره ، أما مالك الانتفاع في حالة إقطاع الإرفاق فلا يمكنه إلا الانتفاع ، فمثلا إذا كان ولى الأمر قد أقطع شخصا مكانا في السوق أو في الطريق لينتفع به فليس له أن يؤجره غيره - ومثله في عقد النكاح (٣٤) -

\* \* \*

<sup>(</sup>٣٤) ذكر القرافى تفصيلا جيداً للفرق بين قاعدة تمليك الانتفاع ، وقاعدة تمليك المنفعة في الفرق الثلاثين ، فذكر ان تمليك المنفعة اعم واشمل فيباشر (السالك) بنفسه ، ويمكن غيره من الانتفاع به بعوض كالإجارة ، وبغير عوض كالعارية ، وذكر المثلة لملكية الانتفاع بنحو سكنى المدارس والرباط والمجالس ونحو ذلك فله ان ينتفع بنفسه فقط ، انظر بعد ١٨٧/٢ وانظر ايضا الفارق الثالث بعد المائتين بين ما يملك من المنفعة بالإجارات وبين قاعدة ما لا يملك منها بالإجارات ج ٣/٤ ، ٤ ويقول أستاذنا الدكتور بلتاجى : « والواقع أن حق الانتفاع الشخصى يكتسب بخمسة السباب : الوقف ، والوصية ، والاباحة ، والإجارة ، والإعارة » الملكية الفردية ص ٩٧ ، ولكنا لا ندرى كيف جعل الإجارة \_على عمومها من حقوق الانتفاع ، بل إن بعض صورها يمكن أن تملكها المستأجر بالمنفعة ، من حقوق الانتفاع ، بل إن بعض صورها يمكن أن تملكها المستأجر بالمنفعة ، وبعضها لا يملك الا بملك الا بالانتفاع ، كما فرق القرافي في الفروق ج ٤/٤ .

#### الضابط الثاني

#### ما يضبط علاقة الإنسان بالكون.

# الأساس الأول:

# الاعتقاد بأن كل ما في السموات والأرض مسخر للإنسان

عرفنا أن الكون وما فيه ملك لله ، لأنه خالقه وبارته ، والآن علينا أن نضيف إلى ذلك أن الله - عز وجل - الذي خلق هـنا الكون قد سخره لخدمة البشر وسلطهم عليه بها وهبهم من ملكات خاصة تساعدهم على استخدام ما فيه من خيرات ، واكتشاف ما فيه من قوى ، واستغلال ذلك كله في سبيل نفعهم واسعادهم .

فال الله ـ تعالى ـ : « الم تروا ان الله سخر لكم ما في السموات وما في الأرض وأسبغ عليكم نعمه ظاهرة وباطنة » (١) فهذا السحاب

(۱) سورة لقمان: آية رفم ۲۰ ، قال الزجاج: « معنى تسخيرها للآدميين الانتفاع بها ■ وقال الشوكانى: « فمن مخلوقات السموات المسخرة لبنى آدم: - أى التى ينتفعون بها - الشمس والقمر والنجوم ونحو ذلك ، ومن جملة ذلك الملائكة فإنهم حفظة لبنى آدم بامر الله سبحانه وتعالى: ومن مخلوقات الأرض المسخرة لبنى آدم الاحجار والتراب والزرع والشجر والثمر والحيوانات التى ينتفعون بها ٠٠٠ فالمراد بالتسخير جعل المسخر بحيث ينتفع به المسخر له سسواء كان منقادا له وداخلا تحت تصرفه أم لا ٠ « ومعنى السبع عليكم نعمه ظاهرة وباطنة أى اتمها وأكملها » بويرى الرازى أن النعم الظاهرة هي السلامة والنعم الباطنة هي القوى وذكر أن الآية تشير إلى نعم الله في الآفاق وفي الانفس ٠

انظر: فتح القدير للشوكاني ج ١/٤٦ وتفسير الفخر الرازي ج ٣٥ مجلد ١٥٣/١٣ -

وانظر ايضا مقدمة ابن خلدون ص ٣٤٣ طبعة الشعب .

مسخر لنا نحن البشر يحمل المساء وينقله من مكان إلى اخر ، تدفعه الرياح الى بلد ميت ، فتنزل مياهه المطارا ، ثم نفيض أنهارا تسقى الزرع والحيوان والإنسان ، وهسذه النجوم سخرها الله علامات ليهتدى بها السسائر فى الصحارى والبحار والمحيطان ، حتى الشمس ترسل اشعتها ليحيا عليها النبات ، وكل ما فى الأرض من معادن وما فيها من بحار وانهار وجبال وهضاب ووديان كلها مذلل للإنسان ، إن هسذا الكون الدى يبدو غامضا يحمل فى غموضه إثارة غريبة للإنسان لاكتشاف ما يربط الظواهر التى تجرى فيه من قوانين وضعها الله سبحانه ، وغلفها بشىء من الغموض المثير الأخاذ ، وهيا فى الإنسان الاستعداد والاستحابة لكشف هذه المغاليق وإزاحة الستار عن هذا الغموض ،

قال ـ تعالى ـ : « هو الذى جعل لكم الأرض ذلولا فامسوا قى مناكبها وكلوا من رزقه وإليه النشور »(٢) •

ومن عظيم ما اودع الله فى الإنسان من طبائع خلاف طبائع الحيوانات الله الله عب التجمل والمتظرف والنظافة ، والتوسع فى المطاعم والمشارب والملابس والمساكن والحرث والنسل ، والهمه التعاون مع بنى جنسه »، وحبب إليه الأسنفار والمغامرات فى سبيل كسب الرزق ، ولكن إذا كان الأمر كذلك ، فما السبب الحقيقى للمشكلة الاقتصادية ؟

<sup>(</sup>٢) الملك: آية رقم ١٥ ، ولعل الجاذبية الأخاذة التي أشرنا اليها هي التزيين الذي ذكره القرآن الكريم في أكثر من آية منها قوله ـ تعالى ـ « زين للناس حب السهوات » ( آل عمران ١٤ ) وقوله ـ تعالى ـ « إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عبالا » ( الكهف : ٧ ) -

إن المشكلة الافتصادية في بساطة كما يصورها الاقتصاديون الوضعيون الراسماليون تتمثل في « الندرة » اى قلة الخيرات والثمار مع كثرة المحتاجين إليها ، وهي عند الاشتراكيين سبها سوء التوزيع ، وفي راى كثير من المفكرين الإسلاميين أن هذه المشكلة ليست ناتجة عن قنة مصادر الإنتاج ، فمصادر الإنتاج ، مثلة في القوى الطبيعية التي سخرها الله للإنسان تكفى الإنسان وتزيد ، ولكن المشكلة في الإنسان نفسه ، وقد اشار القرآن الكريم إلى ذلك إشارة واضحة - قال الله - تعالى - : « الله الذي خلق السبوات والأرض ، وانزل بن السباء ماء فاخرج به من الثمرات رزقا لكم ، وسخر لكم الفلك لتجرى في البحر بامره ، وسخر لكم الانهار ، وسخر لكم النهار ، وآتاكم من كل ما سالتهوه ، وإن تعدوا نعمة الله لا تحصوها ، إن الإنسان لظلوم كفار » (٣) .

إن سبب المشكلة الاقتصادية يكون في هذين الوصفين اللذين ختمت بهما الآية الكريمة ( ظلوم كفار ) فالظلوم كثير الظلم ، والظلم هو مجاوزة الحد ، وكفار أي شديد الكفر ، والكفر معناه الحجود والإنكار ،

<sup>(</sup>٣) سورة إبراهيم ـ آية رقم ٣٢ ، ٣٣ ، ٣٤ وقيل يظلم النعمة بإغفال شكرها ، كفار : شديد الكفران لها والمراد من الإنسان ههنا : الجنس يعنى أن عادة الإنسان هو هذا الذي ذكرناه -

انظر تفسیر الرازی مجلد ۱۰ ج ۱۳۳/۱۹ .

وقد يتمثل افوى ما يتمثل فى سوء توزيع الثروة ، فيجور إتسان على إنسان ، أو قوم على فوم ، أو بلد على بلد وهسذا هو عين الظلم والمحدود بعدم استغلال مصادر الإنتاج الاستغلال الأمثل الذى يحقق للإنسان الكفاية ، ويكفى أن أضرب هنا مثلا واحدا على سوء التوزيع ، الذى نجمت عنه ظاهرة تفاقم الفجوة بين الدول المتقدمة والدول النامية ، وما استتبع ذلك من ضياع واضطراب وعدم استقرار ، أن نعلم أن الدول المتقدمة تبلغ ٢٥٪ من الدخل ، بينما الدول النامية تمثل ٢٥٪ من سكان العالم وتحصل على ٢٤٪ من الدخل - إن ٣٥٪ من غذاء العالم تاكله الولايات المتحدة الأمريكية وحدها ، بينما نصف سكان العالم جاثعون (٤) ،

المسكلة الاقتصادية عند الراسساليين تتمثل في الندرة ، وعند الاشتراكيين تقمثل في سوء التوزيع لادوات الإنتاج ، وسوء توزيع الدخل القبوي ، لما الاقتصاد الإسلامي فلا بعترف بهذه الندرة ، ولنظام الإسلام يحارب سوء التوزيع ويعمل على الا تكون الثروات دولة بين الاغنياء ، وسبب المسكلة ـ إن وجدت ـ هو كسل الإنسان وطبعه ،

يقول الدكتور عبد المنعم عفر « نظرة الإسلام للمشكلة الاقتصادية اتها قصور في الوسائل المتاحة للإنسان عن تسخير الموارد الممكن له استخدامها والإفادة منها في إشباع حاجته ، وتطوير طاقته ، علاوة على كسل الإنسان وتجاوزه الحد في تقديره لاحتياجاته » .

انظر: السياسات الاقتصادية والشرعية ، وحل الأزمات وتحقيق التقدم ص ٢٩١ ، من مطبوعات الاتصاد الدولي للبنوك الإسلامية ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٧ ه - ١٩٨٧ م ) ،

<sup>(</sup>٤) الإسلام والمشكلة الاقتصادية · د · شوقى الفنجرى ص ١٨ ، الطبعة الثانية ( ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م ) .

ويكفى ان نذكر مثالا آخر لمجمود الإنسان ، وعدم وضعه النعمة الإلهية ( مصادر الإنتاج ) موضعها ليكون بذلك شاكرا لها ، بل صرفها عن وجهها إلى ما تنفيله يحفق له القوة والطغيان ، إذ من المعروف « ان لدى كل من الولايات المتحدة الأمريكية والاتحاد السوفيتي من من الترمانات المنووية ومخزون المسلاح الذرى ، ما يكفى لتدمير الكرة الأرضية وما عليها أكثر من عشرين مرة ، ويذكر بعض الخبراء أنه لو اكتفت إحدى المدولة ين العظميين بمخزون يكفى لتدمير العالم مرة واحدة بدلا من عشرين مرة ، لفاض من ميزانيتها ما يكفى مشروعات الإنتاج والخدمات ، ليس فى هدذه الدولة فحسب ، بل فى العالم الجمع » (٥) .

إن هده الندرة وجدت في غيبة التصور الإسلامي ، وبعد الإنسان عن منهج الله ، والتحطاط المسلمين ، إذ منهج الإسلام مبناه على العدل في كل شيء ، والشكر لله المنعم الوهاب بوضع تعمه حيث أمر وأراد ،

وإذا كان الله \_ عز وجل \_ قد خلق هذا الكون وسخره للبشر ، فإنه سخر البشر بعضهم لبعض ليستطيعوا أن يعيشوا في جماعة منظمة متعاونة على التقوى لا على الإثم والعدوان ، وليكونوا اقدر على الانتفاع بالكون المسخر لهم والانتفاع بخيراته ، والإسمهام في بناء حياة إنسانية

<sup>(</sup>٥) السابق : ص ١٣ • ويرى ابو الأعلى المودودى ان المسكلة الاقتصادية سببها الخلاقى يتلخص فى الأنانية انظر : ( الإسلام ومعضلات الاقتصاد ) ص ٢٤ - ٢٥ طبعة مؤسسة الرسالة - بيروت سنة المحدد ١٩٨٣ م •

ولذلك فنحن نتفاعل خيرا لهذا التقارب بين الشرق والغرب ، والسعى فحو تخفيض القوى العسكرية بين المعسكرين الشرقى الغربى ، والعالم كله الآن يشسهد نتائج هذا التقارب ، الذى ارجو أن يفيد منه عالمنا العربى والإسلامي .

راضية - وفى هـذا يفول الله ـ عز وجل ـ : « نحن قسمنا بينهم معيشتهم فى المحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتخذ بعضهم بعضا سخريا ورحمة وربك خير مما يجمعون »(٦) .

وقد جعل الله ـ عز وجل ـ التفاوت في هـذا المجال مبنيا على الساس التفاوت في الطباع والاستعدادات والملكات النفسية والعقلية والجسمانية كالقوة والصعف العلم والجهل المواجد والخول وغير ذلك من وجوه الاختلاف المشتقة من طبائعهم ومعارفهم وظروفهم وبيثاتهم وهـذا لا يمنع من ارتفاع الإنسان من درجـة إلى درجـة اعلى بعمله وإيمانه (٧) .

(٦) سورة الزخرف: آية ٣٣ -

ذكر الشركانى أن الله \_ سبحانه وتعالى \_ فاضل بين الخلق فجعل بعضهم افضل من بعض فى الدنيا بالرزق والرياسة والقوة والحرية والعقل والعلم ، والعلة فى ذلك هى رفع بعضهم فوق بعض درجات ، وذالك ليستخدم بعضهم بعضا ، وهدذا فى غالب احوال الدنيا ، وبه تتم مصالح الناس ، وينقظم معاشهم ، ويصل كل منهم الى مطلوبه ، وتحصل بينهم المواساة فى متاع الدنيا . انظر : فتح القدير ج 202/٤ .

(٧) المسال والحكم في الإسلام ص ١٢ ، وبناء على ذلك بكن القسول بأنه لا يوجد في الإسلام نظام الطبقات بالمفهوم الاجتماعي والاقتصادي ، إنها يوجد فيه نظام الدرجات الناجم عن توزيع الله عز وجل \_ ارزاقه على خلقه بناء على ما فيه نفعهم وصلاحهم - قال الله \_ تعالى \_ « ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ولكن ينزل بقدر ما يشاء » إنه بعباده خبير بصير » ( الشورى : ٢٧ ) ، والآية تعنى أن الله \_ عز وجعل \_ عالم باحسوال الناس وبطباعهم وبعواقب أمورهم فيقدر ارزاقهم على وفق مصالحهم ، ولما بين تعالى أنه لا يعطيهم ما زاه على قدر حاجتهم لأجل أنه علم أن تلك الزيادة تضرهم في دينهم ـ بين أنهم إذا احتاجوا إلى الرزق فإنه لا يهنعهم منه » .

( تفسير الرازي مجلد ١٤ ج ١٧٢/٢٧ ) ٠

#### الأساس الثاني :

#### استخلاف الإنسان في الأرض للعبادة ، والعمارة ، والتثمير

ومما يضبط المسلوك البشرى في الإسلام ، الاعتقاد بان الله عز وجل ـ استخلف الإنسان في عمارة الأرض ، وجعل هذه الرسالة المانة في عنقه ، يسال عنها المام من استخلفه ، على انه ينبغى الا يغيب عن بالنا أن الله ـ عز وجل ـ لما كرم الإنسان بقضية الاستخلاف قيد هذا بالسير على هداه وبين له أن من أتبع هداه فلا يضل ولا بشقى .

والقرآن الكريم صريح في أن الله حل شأنه حفل آدم أبا البشر ليكون خليفة في الأرض قال: « وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا: اتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ، ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ؟ قال: إني أنعلم ما لا تعلمون »(٨) وقد اختلف المفسرون في ماهية خلافة الأدميين: « فالبعض يرى أن الأدميين خلفوا جنسا آخر كان يسكن الأرض سابقا فافسد فيها وسفك الدماء ، ومن ثم فالخلافة على هذا الرأى خلافة جنس سابق ، والبعض يرى أن المخلافة عن الله عز وجل شأنه ، لا عن جنس آخر ، وأن الله سلط الإنسان على الأرض يقيم فيها سننه ، ويظهر عجائب صفعه ، وأسرار خليقته ، وبدائع حكه ، ومنافع الحكامه (١٠) .

٣٠ البقرة : آية رقم ٣٠ .

<sup>(4)</sup> المال والحكم في الإسلام ص ١٧ ، ١٨ وانظر: الفخر الرازي ج ٢ ص ١٦٥ - ١٦٦ ، قال الماوردي: « واختلفوا هل يجوز الن يقال: يا خليفة الله ٢ فجوزه بعضهم لقيامه بحقوقه في خلقه ، ولقوله متعالى من : « وهو الذي جعلكم خلائف الأرض ، ورفع بعضكم فوق بعض درجات » ( سورة الانعام: ١٦٥ ) وامتنع جمهوير العلماء من جواز ذلك ،

لكن هل الاستخلاف في الأرض نوع واحد ام اكثر ؟ وإذا كان اكثر فيا هي انواعه ؟

أن الاستخلاف في الأرض نوعان:

- ١ ـ استخلاف عام ٠
- ۲ ـ استخلاف خاص ۱

فالاستخلاف العام هو استخلاف كل المبشر في الأرض ليعمروها ، قال ساتعالى سان « هو انشاكم من الأرض واستعمركم فيها » (١٠) اي ابتدا خلقكم من الأرض وبجعلكم عمارها وسكانها ، أو أمركم بعمارتها من بناء المساكن وغرس الأشجار (١١) ونحو ذلك ،

والاستخلاف الخاص هو الاستخلاف في الحكم - ثم إن هذا الاستخلاف في الحكم نوعان :

- ( ا ) استخلاف الدول ٠
- ( ب ) استخلاف الأفراد -

=

ونمسبوا قائله إلى الفجور وقالوا: يستخلف من يغيب او يموت ، والله لا يغيب ولا يموت » .

الأحكام السلطانية ص ١٤ طبعة دار الفكر والصحيح أن اعتبار الإنسان خليفة الله لا يقدح ذلك في تنزيه الله عز وجل س فالناظر في استخلاف الإنسان في الأرض في قوله « إني جاعل في الأرض في أحليفة » يجدها مطلقة لم نذكر أن الإنسان يكون خليفة عبن ، وهذا يوحي بأن الإنسان مهيا أن يكون خليفة الله ، إذا أتبع منهج الله ، ومن المكن أن بكون خليفة للشيطان ، إذا أتبع ضطوات الشيطان .

- (۱۰) سورة هود : آية رقم ۲۲ -
- (۱۱) ففتح القدير للشوكاني ج ٥٠٧/٢ .

ومعنى استخلاف الدول ، ان يبن الله على الأبة بالحرية ، والاستقلال ، وبسط النفوذ بحيث تحكم غيرها بن الأبم والشعوب ، وقد بين الله حز وجل في كتابه ان الذي يرشح لقيادة الأبة ابران : الإيمان ، والعمل الصالح ، قال الله حتعالى ح : « وعد الله الذبن آبنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض كما استخلف الذي من قبلكم ، وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ، وليبدلنهم من بعد حوفهم امنا ، يعبدونني لا يشركون بي شيئا ، ومن كفر بعد ذلك فاولئك هم الفام قون » (١٢) .

واستخلاف الأفراد هو الاستخلاف عي الرئاسة ، وقد يسبي المستخلف خليفة الو إماما أو ملكا ، ومن ذلك قوله ستعالي سنه « با داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ، ولا نتبع المهوى فبضلك عن سبيل الله ، إن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بها لسوا يوم الحساب » (١٣) .

ومعنى هده الآبة: ان الله دعز وجل دوعد الذين جمعزا بين الإيمان والعمل المصالح ان بستخلفهم فى الأرض فيجعلهم الخلفاء الغالبين المسالكين ، كما استخلف عليها من قبلهم فى زمن الأثمة الملوك كداود ، وسليمان عليهما المسلام ، وغيرهما ، وانه يمكن لهم دبنهم بالنصرة والإعزاز ، ويبدلهم من بعد خوفهم من عدوهم امنا ، بأن بنصرهم عليه ، فيقتلوه ومامنوا بذلك شره ، فيعبدوا الله دعز وجل د آمنين لا يشركون به شسبنا . تفسير الفخر الرازى بتصرف مجلد ١٢ ج ٢٤/٢٤ .

(۱۳) سورة « ص »: آية ٢٦ ورغم أن الآية خاصة بسيدنا داود عليه السلام ، لكنها عامة في ولاة الأمور أن يحكموا بين الناس بالمحق المنزل من عنده وقد ترعد مد تبارك وتعالى مد ضل عن سبيله وتناسى يوم المحساب بالوعيد الأكبد والعذاب الشديد .

مختصر تفسير ابن كثير للصابوني ج ٢٠١/٣ طبعة دار المعرفة .

<sup>(</sup>۱۲) سورة النور: آية ٥٥ -

وسنة الله في استخلاف الحكم ، أنه ما دامت الأمة أو الفرد قائما على أمر الله فإن الله له ، فإن انحرف استبدل به أو بالأمة غيره ممن يقيم أمره • قال الله مستعالى مست « الذين إن مكناهم في الأرض اقامولاً . الصلاة ، واتوا الزكاة ، وامروا بالمعروف ، ونهوا عن المنكر ، ولله عاقبة الأمور » (١٤) •

وقال: « الم يروا كم اهلكنا قبلهم من قرن مكناهم فى الأرض ما لم نمكن لكم وأرسلنا السماء عليهم مدارا ، وجعلنا الأنهار تجرى من تحتهم ، فاهلكناهم بذنوبهم ، وانشأنا من يعدهم قرنا آخرين »(١٥) .

ونلاحظ من تأمل ما سبق من الآيات ، وغيرها مما ذكره الله \_ عز وجل \_ في كتابه الكريم انه جعل للمستخلفين ( الهراد وامما ) حقوقا ، واوجب عليهم واجبات ،

اما حقهم فهو التمكين لهم ، والحياة الآمنة المطمئنة (١٦) .

اما الدولة المؤمنة فأسباب تمكنيها الإيمان والعمل ، ويظل لها التمكين ما دامت متمسكة بهما - انظر مفاهيم بنبغي إن تصحح ص ١٦٤ -- ١٦٥ ما دامت

<sup>(</sup>۱٤) الحج: ١١ وانظر تفسيرها في مختصر تفسير ابن كثير مدير مدير ابن كثير مدير مدير ابن كثير مدير ابن كثير مدير مدير ابن كثير ابن كثي

<sup>(</sup>١٥) الانعام : ٦ وانظر تفسيرها في فتح القدير الشوكاني ج ١٠٠/٢ ٠

<sup>(</sup>١٦) فكر الأستاذ محمد قطب أن التمكين قد يكون للأمة الكافرة ، ولكنه تمكين استدراج وذلك بناء على شيئين ذكرهما الله معز وجل في كتابه هما قوله مستعالى : « فلما نسوا ما ذكروا به فتحنا عليهم أبواب كل شيء ، حتى إذا فرحوا بما أوتوا أخذناهم بغتة فإذا هم مبلسون وقطع دابر القوم الذين ظلموا والحمد لله رب العالمين » (الأنعام ١٤٥ ، ٥٥) وقوله تعالى : « من كان يريد الحباة الدنيا وزينتها نوف الميهم اعمالهم فيها وهم فبها لا يبخسسون » ( هود : ١٥ ) .

وارا واجباتهم فقد اشارت آية التمكين إلى ذلاثة واجبات عليهم وهي :

١ - إقامة الصلاة ، ولا يقيمها إلا مؤمن يعترف بوحدانبة الله ربوبية وعبودية ، وهو امر يقتضى واجبات لا حصر لها -

٢ \_ إيساء الزكاء ، ولا يؤتى الزكاة إلا مؤمن يسلم بما علبه ،ن واجبات ، ويعترف بما في ذمته للغير من حقوق ·

٣ \_ الأمر بالمعروف والمنهى عن المنكر ، ولا يفعل ذلك إلا من استقام على امر الله وتبسك بسحبله ، وحرص على طاعته (١٧) .

وقد فهم اصحاب رسول الله بيرات واتباعهم فضية الاستخلاف هذه ، وكانت تحكم سلوكهم ، وتوجه تصرفاتهم ولا ادل على ذلك من انهم خرجوا من اوطانهم يحلون اسباب السعادة إلى الناس \_ كل الناس \_ لم يخرجهم الفقر ، ولم يحركهم القحط ، ولم يغرهم ما كان يتمتع به اعطاؤهم من مظاهر الزيف ، إنها خرجوا وهدفهم ان بخرجوا الناس من عبادة العباد إلى عبادة رب العباد ، وكانوا يحسون انهم سادة هذا العالم ، والاجدر بحكه ، والاحق بالقيام بالمانات الله وبالمحافظة عليها ، فلما دانت لهم الدنيا ، ودخل الناس في دبن الله أفراجا ، حكموا بينهم بشرع الله ، ونشروا دعوته بافعالهم قبل اقوالهم ، وحافظها على بيوت الله ، واقاموا سعائره ، واخذوا من الاغناء حقرق الفقرا، ، وكان القوى عندهم ضعيفا حتى يؤخذ الحق منه ، والصعرف توما حتى يؤخذ الحق منه ، والصعرف توما حتى يؤخذ الحق منه ، والصعرف توما حتى يؤخذ الحق به ، والصعرف توما حاقت بهم سنة الله في كونه ،

وفى مقدور المسلمين اليوم ان يكونوا كاسلافهم ، اذا هم سلكوا مسالكهم ، ونظروا إلى العالم بعيونهم ا واصلحوا قبل ذلك عقدنهم ، لتصبح كعقيدة اسلافهم : « ان الله لا يغير ما بقوم حتى يغييروا ما بانفسهم »(١٨) .

<sup>(</sup>١٧) المال والحكم في الإسالام ص ٢٨ .

<sup>(</sup>١١) سورة الرعد : آية رقم ١١ .

#### ولمكن ما الغرض من همذا الاستخلاف ؟

إن المغرض من هدا الاستخلاف ثلاثة اشباء: عبدة الله عز وجل دوعبارة الأرض ، وتشيرها ،

وهل الإنسان مجبر على ان يكون خليفة فى الأرض ؟ نعم لأن الله عز وجل حجله كذلك خليفة وهدذا نوع من الإبتلاء الذى خلق الله البشر من اجله ، ولكن الإنسان مخير فى ان يكون فى الأرض خليفة لله ، فتكون له السيادة عليها بتطبيق منهج الله وشرعه فبصلحها ، أو أن يكون خليفة للشيطان يتبع خطواته ، فيفسدها ويخربها -

فالناس نتيجة لابتلائهم \_ ولتوفير مقومات الحرية والاختيار عندهم يصبحون \_ بالضرورة \_ مختلفين \_ إما خلفاء للرحمن ، وإما خلفاء للشيطان(١٩) .

ولب قضية الاستخلاف يكمن في ان الإنسان اقدر الكائنات الموجودة على ظهر الأرض على تحمل المسئولية ، لأنه الكائن الحر المختار ، وقد سمى الله عز وجل هذه المسئولية بالأمانة في قوله عز وجل عن "إنا عرضنا الأمانة على السبوات والأرص والجبال ، فأبين ان يحملنها واشفقن منها وحملها الإنسان ، إنه كان ظلوما جهولا » ( الأحزاب : ٢٧ ) وهذه المسئولية تستتبع القيام بالتعمير والإصلاح ، وذلك يكون بالمحافظة على الموارد الطبيعية التي وهبه الله إياها ، بل وتنميتها ، وتوزيعها على البناء جنسه توزيعا عادلا ، لأن ما في يده ليس ملكا له مطلقا ، بل ملكا مقيدا ، بتوجيهات خالقه ومستخلفه ، الذي صوف يسأله على الماكية ،

<sup>(</sup>١٩) استخلاف الإنسان في الأرض سلدكتور فاروق الدسوفي ص ١٣ ، الطبعة الثانية ١٤٠٦ ه / ١٩٨٦ م سطبعة بيروت والرياض •

#### الضابط الشسالث

# ما يضبط علاقة الإنسان بنفسه ويقوم هدذا الضابط على أساسين : الأساس الأول :

#### الاعتقاد بأن الدنيا وسيلة لا غاية

فمن الضوابط الأساسية التي تحكم الملوك البشرى في الإسلام ، الاعتقاد بأن الدنيا وسيلة لا غاية ، وفي هنذا بختلف المسلم في بصوره للحياة عن تصور الماديين والملحدين ، الذين يقولون ما هي إلا أرحام تدفع ، وقبور تبلع ، فال الله \_ عز وجل \_ على السنة اسلافهم من الدهريين : « وقالوا : ما هي إلا حياتنا الدنيا نووت ونحبا وما يهلكنا الدهرين ، وما لهم بذلك من علم ، إن هم الا يظنون »(١) ،

من أسس عقيدة المسلم: الإيمان باليوم الآخر ، حيث الحياة الحقيقية الباقبة المفالدة ، حيث يرى الإنسان نتاج عمله ، ويجزى بما اسلفت يداه « وإن الدار الآخرة لهى الحيوان » (٢) أى دار الحياة الباقية التي لا تزول ، ولا ينقصها موت ولا مرض ولا هم ولا غم .

يعتقد المسلم أن الدثيا وسيلة لتحقبق غاية أسمى وهى الحيساة المنعمة فى الآخرة ، وأنه ينبغى ألا تنسبه الوسسلة الغاية ، وأن كل لحظة من حياته ، وكل ما بمتلك من ثروات ، وما وهبه الله ـ عز وجل ـ من مواهب ومنح وعطايا وملكات ، هذه الأشباء كلها ينبغى أن توظف من أجل الغاية (٣) .

<sup>(</sup>١) الجاثية: ٢٤ -

<sup>(</sup>۲) العنكبوت : ٦٤ وانظر في تفسيرها فتح القدير للشوكاني ج ٢١١/٤ -

<sup>(</sup>٣) قال شيخ الإسلام ابن تبهة : « أن الله \_ عز وجل \_ خلقنا لعبادته وخلق لنا الدنيا لنستعين بها على عبادته » .

ولذلك كان - على - يقول: محذرا للمسلم حتى لا تنسيه الوسيلة الغاية التى يكدح إليها: « مالى وللدنيا ، وانما أنا والدنبا كمثل رجل استظل بظل شجرة ، ثم قام عنها ، ورحل »(٤) .

والناس بالنسبة لمتع المحياة ولذائذها وبخاصة المسال الذي هو الحدى الوسائل لتحقيق هذه الملذات ثلائة اصناف:

۱ - صنف منهم المنهمكون في الدنيا وزينتها وزخارفها ، بلا التفات إلى الآخرة وهم المسبون « عبد الطاغوت » و « شر الدواب » .

٢ - وصنف مخالفون لهم يراعون العقبى من غير التفات منهم إلى مسالح الدنيا وهؤلاء لا تقوم الحياة بامثالهم ، ولا تعمر الدنيا ، ولا يتحقق بهم تعاون ولا نفع لغيرهم(٥) -

(٤) نص الحديث: « مالى وللدنيا ، إنها انا كراكب قال فى ظل شجرة ثم راح ونركها » رواه الإمام احمد ، والترمذى ، وإبن ماجة ، والحاكم وصححه عن ابن مسعود وأنظر شرحه فى فيض القدير للمناوى ج ١٦٤/٥ ـ ١٦٥ ٠

رواه الإبهم أحمد في مسند ابن مسعود ج ٣٧٠٨/٥ ـ ٣٧٠٩ وهو المحديث رقم ٣٧٠٩ تحقيق الشيخ احمد شاكر ، طبعة دار المعارف سنة ١٣٦٧ هـ / ١٩٤٨ م =

ورواه الترمذى • وقال : حسن صحيح وهو المديث رقم ٢٣٧٧. تحقيق الشيخ أحمد شاكر • واخرجه ابن ماجة فى ابواب الزهد ، باب مثل الدنيا ج ١٣٧٢/٢ وهو الحديث رقم ٤١٠٩ من ترتبب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقى •

(٥) بل زهدهم هذا مرفوض ، لأنه زهد اعجمى ، بخلاف الزهد الشرعى الذى كان عليه السلف الصالح من تملك الدنيا والتعالى عليها ، بحيث تكون في ايديهم لخدمة دينهم لا في قلوبهم تشغلهم واتؤرقهم .

 $^{\circ}$  س وصنف توسط قد اعطوا الدارين حقهها ، وهسذا الصنف عند المحكهاء هم الأفضلون ، لأن بهم قوام اسباب الدنيا والآخرة ، ولأن أمورهم مبنية على الاعتدال ، الذي هو اشرف الأحوال  $^{\circ}$  ( $^{\circ}$ ) -

فالمسلم يسعى لكسب المال من حله ، وإنفاقه حيث امر الله ، عارفا لله حقه فيه ، فيصل به رحمه ، ويعف به نفسه ، وينصر به دبنه ، ويعاون به إخوانه من المعوزيين وأهل الحاجات ،

وقد عرف اصحاب النبى - مراق ملكوه دون ان يبلكهم وطلبوه طلب الموسائل ، ووضعوه مواضعه ، وملكوه دون ان يبلكهم فهذا ابو بكر المصديق - رضى الله عنه - انفق باله لنصرة الإسلام ، واشترى كثيرا من المستضعفين واعتقهم وجهز كثيرا من المجاهدين في كثير من الغزوات ، حتى استحق هذا الثناء الخالد في قوله - تعالى - : « الذي يؤتى ماله يتزكى ، وما لأحد عنده من نعبة تجزى الا ابتغاء وجه ربه الأعلى ، ولسوف يرضى» (٧) -

<sup>(</sup>٦) الذريعة إلى مكارم الشريعة للشيخ أبى القاسم بن سحمد المفضل الراغب الأصبهائي ص ١٥٩ ـ ١٦٠ ـ الطبعة الثانية مطبعة الوطن ، وانظر العبارة في الطبعة المحققة ص ٣٩٩ للدكتور أبر اليزيد العجمى ـ الطبعة الثانية دار الصحوة سنة ١٤٠٨ هـ ـ ١٩٨٧ م .

<sup>(</sup>۷) سورة الليل : ۱۹ ـ ۲۱ ، وانظر لباب النقول في اسباب النزول لجلل الدين السيوطي ص ۲۳ طبعة دار احباء العلوم ـ بيروات ۱۹۷۹ م ٠

وقال المابونى: « وقد ذكر المفسرون أن هده الآيات نزلت فى أبى بكر الصديق ـ رضى الله عنه ـ حتى إن بعضهم حكى الاجماع على ذلك ، ولا شك أنه داخل فيها وأولى الأبة بعمومها ، فإنه كان صديقا تقيا ، كريما جوادا ، بذالا لأبواله فى طاعة مولاه ، ونصرة الله ـ المنال » . مختصر تفسير أبن كثير ج ٦٤٨/٣ .

ومما لا شك فيه ان الناس لو تعاملوا مع المسال على أنه وسسيلة لا غاية ، لتغير كثير ،ن سلوكهم ، فإن نظرهم إلى المسال على انه غاية في ذاته حملهم على التكالب على جمعه من حله ومن حرامه ، وجعلهم بيخلون عن بذله في مواضع بذله ، وحملهم على قبوله على شكل رشاوى لإبطال المحق ، وإحقاق الباطل ، والتضحية باغلى القيم ، واعلى المشل من الشرف والكرامة ، والأمانة والأخوة من اجل الحصول عليه ، لدرجة أنها نرى في المجتمعات الحديثة التي غلبت عليها المسادية الطاغية كل شيء له ثمن من المسال يقدر به ، وكل رجل — مهما كانت منزلته سله وزن خاص من المسال يدفع لشرائه — إلا ،ن عصم ربك … .

#### الأسساس الثاني:

#### الاعتقاد بوجوب توجيه النشاط الاقتصادي في مرضاة الله

يوجه المسلم بالنية كل انشطته في الحباة إلى مرضاة الله \_ عز وجل \_ سواء منها ما كان نشاطا اقتصادبا أو اجتماعيا أو علمبا ، ولا غرو في هذا ، فإن الله سبحانه أمره بذلك ، المره أن تكون حيانه كلها بكل الوان انشطتها لله ، وفي هذا يقول الله \_ تعالى \_ : « فل إن صلاتي وتسكى ومحباي ومماتي لله رب العالمين ، لا شريك له ، وبذلك أمرت ، وإذا أول المسلمين »(٨) فمرضاة الله هي الغاية التي يتغياها كل مسلم بكل نشاط يؤديه ، وهي الربح الحقيقي إذا حصل عليه وخسر كل ميء فهو الرابح ، وإذا خسره وكسب كل شيء فقد خسر الدنيا والآخرة وذلك هو الخسران المبين ،

<sup>(</sup>۸) الأنعام: ۱۹۲ : ۱۹۳ ) انظر في تفسير هاتين الآيتين مختصر تفسير ابن كثير ج ۲٬۰/۱ ·

وقال الشوكانى: « ومحياى ومماتى » أى ما اعمله فى حياتى ومماتى من اعمال المخير ، ومن أعمال المخير فى المهات الوصية بالصدقات وانواع القربات وقيل نفس الحياة ونفس الموت. • فتح القدير ج-٢-/١٨٥٠ •

والنشاط الاقتصادي احد المجالات الهامة التي يطبق فيها المسلم هذه القاعدة وهو بهذا يختلف عن غيره من الناس ، الذين يعتقدون ان النشاط الاقتصادي مجال مادي على الإنسان ان يتسلح فيه بكل اسلحة الذكاء والدهاء والاحتيال ، ولا مجال فيه على الإطلاق لأي جانب روحي او لخلاقي ، ويكون الحساب النهائي للربح او الخسارة المادية وحدها .

اما المسلم فإنه يطلب بما اتاه الله من ملكات ومواهب ومنح وعطايا رضا خالقه ومولاد ، وكفاه بذلك ربما وفلاحا (٩) وهر لا بكتفى بأن يمنع عن الغش والخداع والتدليس والخيانة والاحتكار والغصب ، بل بوظف كل المكاناته المادية في طريق الخبر التي ارشده البها دينه الحنيف ، واعلمه أن في أدائها رضى الله - عز وجل - •

لقد ذكر الله ـ تبارك وتعالى ـ فى حديثه عن قارون أن العلماء الصالحين أوصوه بعدة وصايا ، وأنه كان مما أوصوه به أن يبتغى فيما أتاه الله أى من مال وفير ، ثواب الله ورضوانه فى الدار الآخرة ، والإيك نص الآية الكريمة ، قال ـ تعالى ـ : « إذ قال له قومه لا تفرح ، إن الله لا يحب الفرحين ، وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة ، ولا تنس نصبك من الدنبا ، وأحسن كما أحسن الله اليك ، ولا تبغ الفساد فى الأرض إن الله لا يحب المفسدين » (١٠) .

وبالتأمل والتفكير في هاتبن الآيبين نلاحظ أن كل مسلم محداج خلال نشاطه الاقتصادي إلى هذه المباديء المضس الهامة وهي:

١ - « لا تفرح • إن الله لا يحب الفرحين ١ أي لا يلحقه بطر يجعله

<sup>(</sup>٩) هـذا لا يمنع أن بطلب المسلم الربح المادى ، ولكنه لبس المغاية ، بل يأتى الربح المادى تلقائيا من جراء طلب رضا الله ، على أن للربح في نظر المسلم مقاييس أبعد الثرا وأعمق أدراكا من الوقوف عند مجرد الربح المادى ، وسيأتى إشارات إلى بعضها .

<sup>(</sup>۱۰) القصص : ۲۲ ، ۲۷ =

بركن إلى الديا وبطمئن إليها ، ونسى أن ملكته لهذا المال ملكية مؤقتة بمدة حياته (١١) .

٢ - وابتغ فيما أتاك الله الدار الآخرة و المراد أن بستعبل ما وهبه الله من هذا المال المجزيل والنعمة الطائلة في طاعة ربه والتقرب البه بأثواع القربات ، التي يحصل له بها الثواب في الدنيا والآخرة (١٢) .

٣ - ولا تنس نصيبك من الدنيا • اى عليه الا يكون كل ههه الاسكبات على جمع الدنيا لدرجة أن ينسى حظه من التمتع المحلل بها ، فإن هدذا لا يمنع بنه الشرع من غير سرف ولا خيلاء ، وأن عليه الإنفاق فى طاعة الله فإن ذلك هنو نصيب المرء من الدنيا دون الذى يأكل ويشرب ، قال عليه السلام : « فليأخذ العبد من نفسه لنفسه ومن دنياه الآخرته ، ومن الشبيبة قبل الكبر ، ومن الحباة قبل الموت ، فوالذى نفس محمد ومن الشبيبة قبل الكبر ، ومن الحباة قبل الموت ، فوالذى نفس محمد بيده ما بعد الموت من مستعتب ، ولا بعد الدنيا من دار إلا الحشة ،

٤ - واحسن كما أحصن الله اليك · لما أمره بالإحسان بالمبال أرره بالإحسان مطلقا ، ويدخل فيه الإعانة بالمال والجاه وطلاقة الربجه وحسن اللقاء ، وحسن الذكر (١٤) وتبهه بقوله « كما أحسن الله اليك » الى فضيلة الشكر التى تستوجب المزيد من النعم .

• - ولا تبغ الفساد في الأرض • اي لا يكن السال وسيلة لك إلى

<sup>(</sup>۱۱) قال مجاهد في معنى الفرحين: « الأشرين البطرين الذبن لا يشكرون الله على ما اعطاهم » مختصر ابن كثير ج ۲۳/۳ .

<sup>(</sup>۱۲) السابق ص ۲۳

<sup>(</sup>۱۳) تفسیر الفخر الرازی جه ۲۵ ص ۱۳۰

<sup>(</sup>١٤) تفسير الفخر الرازى ج ٢٥ ص ١٧ وفقسه الكتاب والسنة

البغى والطغيان (١٥) ولونك سنحاسب عليه من ابن اكتسبته وفيها أتفقته ، وهو عربة الله في يدك يجب ان تتخذه وسيلة إلى رضائه لا إلى سخطه ومن هنا فإن المسلم يخنار لنشاطه الاقتصادي المجال الذي يحقق له في النهاية رضا الله ، مع أنه قد يكون ربحه المادي قليلا ، ويرفض أن يشترك في مجال للنشاط الاقتصادي فيه غضب الله مع أنه قد يجنى من ورائه ربحا ماديا كثيرا ، لأن للمسلم مقاييسه المخاصة التي بزن بها مقدار الخسارة وبقدار الربح (١٦) ، ولناخذ على ذلك مثلا ، فالمسلم يرفض أن يزرع أرضه باشجار المخدرات ( الخبائث ) مهما كان ربحه من ورائها ، ويزرعها بالحبوب والنباتات والفواكه ( المطيبات ) التي قسد يربح من زراعتها القليل ، والمسلم يرفض أن يتاجر في الخبور ولحم الخنزير والأطعمة الفاسدة والمحرمة ( الخبائث ) مهما حققت له ولحم الخنزير والأطعمة الفاسدة والمحرمة ( الخبائث ) مهما حققت له من أرباح ، والمسلم يعرف حاجات وطنه وبلده وامته فيسعى إلى تحقيقها حتى وإن ضحى بماله وروحه ودمه من الجلها »

كان أبو بكر الصديق ـ رضى الله عنه ـ يشترى العبيد الضعفاء من المسلمين ويعتقهم فقال له أبوه ـ أبو قحافة : أراك تعتق رقابا ضعافا ، فلو أنك أعتعن رجالا جلدا يمنعونك ويقومون دونك يا بنى ؟ فقال : إنى إنها أريد ما عند الله ، فنزلت هذه الآيات فيه : « وسبجنبها الأتقى ، الذى يؤتى ماله يتزكى وما لأحد عنده من نعمة تجزى إلا ابتغاء وجمه ربه الأعلى ، ولسوف يرضى(١٧) ، وكذلك كان كثير من أصحاب رسبول

<sup>(</sup>۱۵) من أحسن ما قيل في بغى قارون الله بغى بسبب ماله ، ويغيه أنه استخف بالفقراء ولم يرع حق الإيمان ، ولا عظمهم مع كثرة أمواله ، الفخر الرازى مجلد ١٢ ج ١٤/٢٥

<sup>(</sup>١٦) أنظر مفهوم الربح في الإسلام • لنداد العياشي رسالة ماجيستير من جامعة أم القرى كلية الشريعة ص ٨٠ ـ ٨٧ على الآلة الناسيخة •

<sup>(</sup>۱۷) سورة الليل ۱۷ ـ ۲۱ ولباب النقول في اسباب النزول من ۲۳۰ من ۲۳۰

\* \* \*

<sup>(</sup>١٨) جمع حلس وهو كساء يبسط تحت الثياب او ما يلى ظهر الدابة ·

انظر المعجم العسيط جد ١٩٢/١٠

<sup>(</sup>١٩) جمع قتب : وهو ما بوضع على البعير أو الرحل الصغير على قدر السنام ·

انظر المعجم الوسيط جد ١٨٤/٢ -

<sup>(</sup>۲۰) فضائل الصحابة للإمام احمد بن حنبل ج ٥١٤/١ طبعة مركز البحث العلمى بجامعة ام القرى ٠

<sup>(</sup>٢١) السابق ص ٢١٥ •

٩٤١ -- القيم الاسلامية )

#### الضابط الرابع:

#### ما يضيط علاقة الانسان بالناس

## الاعتقاد بأن الناس جميعا لخوة ، وأن أبناء المجتمع المسلم كلهم لخوان

#### أولا .. معنى الإنساء:

الأصل في معنى الإخاء التشابه والتجانس في كثير من الأ،ور ، لذلك يطلق لفظ الآخ على من يلتقى مع أخر في النسب ، كما يطلق على المديق والصاحب والمجالس(١) .

وفد استعمل القرآن الكريم ، والسنة النبوية لفظ الأخ مفردا وجمعا في المعانى السابقة ، ومن ذلك استعمال لفظ الأخ في النسب في كثير من الأيات التي تتحدث عن إخوة يوسف ، عليه السلام ، كقوله تعالى مثلا : « لا تقصص رؤياك على إخوتك فيكيدوا لك كيدا » ( يوسفه : ٥ ) وقوله نعالى : « أنا يوسف وهذا أخى ، ، » ( يوسف : ٩ ) ومن استعمال القرآن الكريم لفظ الأخ في القربن المشابه في شيء من السلوك والطباع قوله تعالى : « إن المبذرين كانوا إخوان الشياطين » ( الإسراء : ٢٧ ) ، قوله تعالى : « وما نريهم من آية إلا هي أكبر من أختها » ( الزخرف : ٤٨ ) ، وقوله : « كلما دخلت أمة لعنت أختها » ( الأعراف : ٤٨ ) ،

وفى السنة نجد نفس الاستعمال • ومن ذلك قوله - مَالِلَهُ - « إنما هذا من إخوان الكهان » ( النسائى : كتاب القسامة ) (٢) • وقوله عن العظم والروث : « لا تستنجوا بهما ، فإنهما من طعام إخوانكم الجن » ( مسلم :

<sup>(</sup>١) القاموس المحيط ٢٩٩/٤ - ٣٠٠ طبعة الحلبي •

<sup>(</sup>۲) إنها هذا من إخوان الكهان اخرجه النسائى فى كتاب القسامة - باب دية جنين المرأة انظر : مع حاشية زهر الربا للسيوطى ج ۲/۸٤ طبعة الحلبي .

كتاب الصلاة ، والترمذي كتاب الطهارة ) (٣) ، وقوله : « الملام والنون الختان » ( البخاري : كتاب التفسير ) (٤) -

وقد ورد في كلام أصحاب رسول الله - الله ما يفيد انهم كانوا يستعملون لفظ الأخ والصاحب استعمالا ترادفبا من ذلك ان عمر بن الخطاب - رضى الله عنه - لما أصيب دخل صهيب يبكى ، يقول : « وأخاه ، واصاحباه » • ( البخارى كتساب الجنائز )(٥) • وقال بعضهم يصف ما بين الأشعريين - حى من اليمن - وغيرهم : « وكان بين هذا الدى وبين الأشعريين ود وإخاء • • » يعنى الصداقة ( البخارى : كتاب الإيمان ، والتوحيد ، والذبائح ، والكفارات ، ومسلم : كتاب الإيمان )(٦) •

أخرجه البخارى في كتاب التفسير • تفسير سوره هود • وهو من كلام الإمام البخارى نفسه في شرحه لكلمة سجيل وكلمة سجين فقال : « اللام والنون اختان » •

#### (٥) وا الخاه ، واصلحياه -

اخرجه البخارى في كتاب الجنائز باب قول النبي المالية : « يعذب الميت ببعض بكاء اهله عليه إذا كان النوح من سنته » .

(٦) وكان بين هذا الحى وبين الأشعريين ود وإخاء اخرجه البخارى في كتاب « الأيمان » • باب « لا تحلفوا بآبائكم وهو من كلام التابعى • غير مرفوع •

والخرجه مسلم في كتاب « الأيمان » باب « من حلف يمينا فرأى غيرها خيرا منها » .

انظر مع شرحه للنووي جد ١١٢/١١ -

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب الطهارة · باب ما جاء في كراهية ما يستنجى به ج ١٥/١ ·

<sup>(</sup>٤) اللام والنون الختان .

#### ثانيا \_ الدوافع إلى الاضوة :

المحقيقة ان هناك دوافع كثيرة تجعل الإنسان السوى يسعى إلى اتخاد الأخوان ، ومصاحبة الأصدقاء ، وبعض هده الدوافع اجتماعى ، وبعضها نفسى ، وبعضها اقتصادى ، وهناك دوافع اخرى ، لكننا نشعر أن هذه الانواع من الدوافع هى اكثر الدوافع إلى الإخوة اهمية :

١ - لما الدواقع الاجتماعية فأساسها أن الإنسان مدنى بطبعه ،
 لا يمكنه أن يعيش منفردا معزولا عن الناس ، بل لابد أن يتعاون معهم ،
 ويتعاونوا معه ، ليستمر تيار الحياة في تدفقه ، فتعمر الأرض ،
 وتزدهر الحضارات .

٢ ـ وإدا الدوافع النفسية فاساسها الشعور بالائتناس والسعادة ، لأن الإنسان يجد نفسه في إخوانه ، وقد لخص احد الأخصائيين حياة كثير من حرموا المسعادة فكانت متاعبهم تتجمع في انواع ثلاثة رئينسية ، متاعب عاطفية ، ومتاعب اجتماعية ، ولكن الغالبية العظمي يشعرون بالتعاسة ، لأنهم ليسوا على وفاق مع الكفرين ، ولأنهم محتاجون لأصدقاء (٧) ، ففي الصداقة سعادة والسر في هذه السعادة هو شعور الإنسان بأنه محبوب مالوف ، وهذا ما يملا جوانح النفس رضا ، ويفيض على صاحبها تفاؤلا وسعادة .

٣ ـ واما الدواقع الاقتصادية فهى التعاون والإهادة بما عند غيره من أوجه الخيرات المختلفة •

#### ثالثا ... انواع الإخماء ١

الإخاء حسب اتسماع دائرته أو ضيقها ، ويشمل المجالات الآتية :

ا ما إذاء العبودية لله ، وهذا أوسع أنواع الإخاء دائرة ، وأكثرها شمولا ، حيث يشعر الإنسان من خلاله أنه أخ لكل ما في هذا الكون : من سماواته ، واراضيه ، بل وما في سماواته من مجرات ونجوم وأفلاك ،

<sup>(</sup>٧) انظر كتاب : « كيف نعابل الناس » تاليف ج ، ه ٠ نشر طبعة دار النهضة ص ٧ ، ٨ ٠

وشهوس واقهار ، وما على أراضيه من بحار وأنهار ، وأشجار رازهار ، وحيوان ونبات وجهاد ، وإنس وجن ، لخ ، فهذه كلها تربطها الخوة العبودية لله ، بمعنى الانقياد لأمره ، ونفاذ سنته فيها ، قال الله تعالى : « الم تر أن الله يسجد له من في السهوات ، ومن في الأرض ، والشهس ، والقمر ، والنجوم ، والجبال والشجر ، والدواب ، وكثير من الناس ، وكثير حق عليه العذاب » - ( المحج : ٨ ) ، وأن الله خلق هذا الكون لينسجم الإنسان معه ، ويتخذه صديقا نافعا ، وأخا مفيدا ، قال تعالى : «هو الدى خلق لكم ما في الأرض جميعا » ( البقرة : ٢٩ ) وقال : « هو الدى خلق ما في السهوات وما في الأرض جميعا منه » (الجاثية : ٢٣) ،

٢ - إخاء الإنسانية : ومن خلاله يشعر الإنسان بالحب والألفة لكل بنى جنسه ، مع اختلاف اديانهم واجناسهم ومذاهبهم والوانهم ولغاتهم ، وانهم ما خلقوا مختلفين - هكذا - إلا لحكمة ٠٠ ولو شاء ربك لجعل الناس أمة واحدة ولا يزالون مختلفين ، إلا من رحم ربك ، ولذلك خلقهم » • ( هود : ١١٨ ) •

ولعل هـذه الحكمة هي التعارف فيما بينهم ، بغبة التعاون ، لتحقيق خير البشرية كلها وفي هـذا يقول الله \_ تعالى \_ : « يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وانثى ، وجعلناكم شـعوبا وقبائل لتعارفوا » · ( الحجرات : ١٣ ) · وقال النبي \_ أَوْلِيَّ \_ « كونوا عباد الله إخوانا » · ( البخاري : كتاب النكاح ، ومسلم كتاب البر ) ( ٨ ) · وقال ايضا : « العباد كلهم إخوة » ( ابو داود \_ كتاب الوتر ) ( ٩ ) · وقال عن الأنبياء :

<sup>(</sup>٨) « كونوا عباد الله إخوانا » -

الخرجه البخارى في كتاب الفرائض ، باب تعليم الفرائض ، بهذا النص ، وبمعناه في كتاب النكاح ، باب لا يخطب على خطبة اخيه - والخرجه مسلم في كتاب البر ، باب تحريم التنافس والتباغض ، (٩) العباد كلهم إخوة ،

اخرجه ابو داود في كتاب الوتر - باب ما يقول الرجل إذا مسلم ج ٨٣/٢ \* وسكت عنه فهو مقبول ٠

« إخوة لعلاث دينهم واحد · واميهم شتى » ( البخارى كتاب الأنبياء ، وحسلم : كتاب الفضائل )(١٠) ·

٣ - اخوة الدين : كالمسلم بالنسبة لأخيه المملم • فال تعالى : « فإن لم تعلموا آباءهم فإخوانكم في الدين ومواليكم » ( الأحزاب : ٥ ) وقال : « فإن تابوا واقاموا الصلاف ، وآتوا الزكاة ، فإخوانكم في الدبن » ( التوبة : ١١ ) وفي السنة : « إخواننا كانوا يصلون معنا » • ( النسائي : كتاب الإبهان ) (١١) • وقال مربينا ،ن بسمى اخا في الإسملام : « انتم اصحابي ، إخواننا الذين ياتون بعدى » ( مسلم ، والموطأ ، والنسائي : كل منهم أخرجه في كتاب الطهارة • واخرجه ابن ماجسة في كتاب : الزهد ) (١٢) •

ومها هو جدير بالذكر أن هذا الضابط الذى يتعر المسلم بالإخاء يجعله ، يقدم للناس افضل وأجود ما عنده ، فلا يغش ولا يختلس ولا يستغل حاجة الناس إلى ما عنده فيحتكره ، أو يطلب فيه من الربخ ما ينم عن جشع أو طمع ، وبحب للجميع ما يحبه لنفسه من إشباع الرغبات

<sup>(</sup>۱۰) « الأنبياء إخوة لعلات ، دينهم واحد واممهم شتى » · الخرجه البخارى فى كتاب الأنبياء باب واذكر فى الكتاب مرسم · واخرجه مسلم فى كتاب الفضائل · باب فضل عيسى \_ عليه السلام · انظر : مع شرحه فى شرح النووى ج ١١٩/١٥ ،

<sup>(</sup>١١) إخواننا كانوا يصلون معنا ٠

اخرجه النسائى فى كتاب الإيمان • باب زيادة الإبمان ج ١٩/٨ مع حاشية زهر الربا للسيوطى •

<sup>(</sup>١٢) أنتم أصحابى ، لموانئا الذين ياتون بعدى -

اخرجه مسلم في كتاب الطهارة · باب استحباب إطالة الغرة ج ١٣٧/٣ -

وأخرجه مالك في الموطأ في كتاب الطهارة ، باب جامع الوضوء ج ٢٩/١ .

وأخرجه النسائي في كتاب الطهارة - باب حلبة الوضوء ج ٧٩/١ -

المشروعة باقل تكلفة ، واقل جهد ، ويحرص على التعامل معهم من منطلقات الفضائل والقيم التى رسمها له دينه ، وإن اختلفت ادبائهم ولذلك ذهب الجمهور إلى ان الربا هو الربا وهو محرم فى دار الكفر كما هو محرم فى دار الإسلام ، بخلاف قوم عاب الله عابئم أن احلوا المحرام فى تعاملهم مع مخالفهم ، فقال ـ فى شأنهم : « ذلك بائهم قالوا ليس علينا فى الأميين سبيل » ( آل عمران : ٧٥ ) .

\* \* \*

#### خاتمة وتلخيص للفصل الأول

وهكذا نرى أن الضوابط المحاكمة للسلوك البشرى فى الإسلام سبعة بمثابة خطوط تتقارب لتصنع للمسلم فى النهاية تصورا عاما يحدد تلاجهه إلى الله الواحد المعبود ، وإلى الكون الفسيح المسخر له ، وإلى الإنسان كعبد ضعيف إذا وكل إلى نفسه ، قوى إذا تسلح بالإيمان بالله وابتغاء رضاه ، وإلى الناس جميعاً باعتبارهم إخوة ،

فالخضوع المطلق لله بعنى الإقرار له بما يستحقه من عبودية وتوجه الملك لله وحده " تعنى ان ما بايدينا تفضل منه ، مولنا اياه لننتفع به تم نحاسب عليه او « كل ما في السموات والأرض مسخر للإنسان " تعنى اتمه لا ندرة ولا فقر ولا ضنك إذا ما كان الإنسان عادلا قنوعا شاكرا لخالقه جزيل نعمه ، واضعا كل ما انعم به عليه حيث طلب واراد ، « وأن الإنسان خليفة لله في الأرض " تعنى ان الإنسان مطالب بعمارة الكون ( الأرض ) بمنهج الله ، وان هذه رسالته والأمانة المعهودة إليه ، وانه سيحاسب على ذلك ويجازي عليه في المدنيا والآخرة ، « وأن الدنيا وسيلة للآخرة » تعنى ان هناك يوما آخر هو نهاية المطاف وان كل من ذلك كله الوسيلة للسعادة في الحياة الحقيقية الباقية ، بل عليه ان يتخذ من ذلك كله الوسيلة للسعادة في الحياة الحقيقية الباقية ، « وان نشاط من ذلك كله الوسيلة للسعادة في الحياة المحلم ان على المسلم ان يوظف كل إيكاناته المسادية والمعنوبة ليكون نشاطه الاقتصادي محققا لرضا الله عليه ، وان ميزان الربح والنصارة عنده حساب إيماني الرضا الله عليه ، وان ميزان الربح والنصارة عنده حساب إيماني ،

وان الضابط الأخير الخاص بالأخوة يعنى انفتاح العقل والوجدان للناس جميعا وبخاصة ابناء مجتمعه « الذين تربطه بهم الما عقيدة واحدة « والما عقد ذمة على اساس من هذه العقيدة ، الأمر الذي يحتم عليه ان يحب لهم جميعا ما يحب لنفسه ، ويكره لهم ما يكره لها ، فالمسلم عندما يكره الكافر إنما يكره فيه كفره ولا يكره فيه إنسانيته ، ويتمنى أن يهديه الله الذوق حلاوة الإيمان كما بذوقها .

### الفصل الثاني

ارتباط النشاط الاقتصادى في الإسلام بالعقيدة والعبادة والاخلاق

- يشتمل هـذا الفصل على الأفكار الأساسية التاليـة:
- اولا: مفهوم كل من المعقيدة والعبادة في الإسلام -
- ثانيا: الأدلة من الكتاب والسنة على اتساع مفهوم العبادة في الإسلام
  - ثالثًا: مرادفات النية في النصوص الشرعية •
  - رابعا: الأثر الإيجابي للإيمان في النشاط الاقتصادى •
  - خامسا : الأثر السلبي لتخلف الإيمان في النشاط الاقتصادي •
- سادسا: مقهوم الأخلاق الإسلامية واثرها في المعاملات المالية ،
- وبخاصة الصدق ، والأمانة ، والوفاء ، وحسن المعاملة ،
- وتجنب بخس الكيـل والميزان ، والغش والخـداع ،
  - والمنافسة غير المشروعة -

#### أولا - مفهوم كل من العقيدة والعبادة في الإسلام : إ

العقيدة في اللغة مشتقة من العقد ، بمعنى الربط والشد والتوثيق ، يقال : « عقد فلان الأمر : صدقه وعقد عليه قلبه وضهيره »(١) والعقيدة الإسلامية تقعم على ربط القلب وشده على توحيد الله ، وتصديق رسله ، وبأن له ملائكة مقربين لا يعلم عددهم إلا هو ، وكتبه ، واليوم الآخر ، والقدر خيره وشره حلوه ومره ، مع النطق بذلك ، والعمل بمقتضاه ، وأهم هدده المبادىء مبدآن هما : الإيمان بالله ، والإيمان باليوم الآخر ،

والتوحيد نوعان: توحيد في المعرفة والإثبات ، وهو توحيد الربوبية والأسماء والصفات و وتوحيد في الطلب والقصد ، وهو توحيد الإلهية والعبادة « ولايس المراد بالتوحيد : مجرد تقحيد الربوبية ، وهو اعتقاد أن الله وحده خلق العالم ، كما يظن ذلك من يظنه من اهل الكلام والتصوف ، وهظن هؤلاء أنهم إذا أنبتوا ذلك بالدليل فقد اثبتوا غاية التوحيد ، وأنهم إذا شهدوا هذا وفنوا فيه فقد فنوا في غاية التوحيد، فإن المرجل لو أقر بما يستحقه الرب س تعالى سمن الصفات ونزهه عن كل ما يتنزه عنه ، واقر بأنه وحده خالق كل شيء ، لم يكن ،وحدا حتى يشهد أن لا إله إلا الله وحده ، فيقر بأن الله وحده هو الإله المستحق للعبادة ويلتزم بعبادة الله وحده لا شريك له »(٢) ،

<sup>(</sup>۱) المعجم الوسيط ج ٦١٤/٢ وقال : « العقيدة الحكم الذي لا يقبل الشك لدى معتقده » ٠

<sup>(</sup>٢) فتح المجيد شرح كتاب التوحيد للشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ، طبعة دار الفكر ص ١٤ -

وللشهادتين شروط لابد من توفرها وهى : العلم المنافى للجهل ، والميقين المنافى للشرك ، والمدق المنافى للشرك ، والمديه ،

انظر: الورد المصفى المختار: ص ٩٩ ــ ١٠٠ اختيار الشيخ محمد حامد الفقى من كلام الله ـ تعالى ـ وكلام سيد الأبرار .

ولذلك كان اول واجب على المسلم أن ينطق بالشهادتين مع عقد القلب عليهما والعمل بمقتضاهما • قال نبيخ الإسلام ابن تيمية : « الاله هو المعبود المطاع فإن الاله هو المالوه الذي يستحق أن يعبد ، وكونه يستحق أن يعبد ، هو بما اتصف به من المصفات الذي تستلزم أن يكون هو المحبوب غاية المحبوب غاية المحبوب ألم ألم ألم المحبوب المعبود الذي تالمه القلوب بحبها وتخضع له وتذل له ، وتخافه وترجوه ، وننصب إليه في شدائدها ، وتدعوه في مهماتها ، وتتوكل عليه في مصالحها ، وتلجأ إليه وتطمئن بذكره ، وتسكن إلى حبه ، وليس ذلك في مصالحها ، وتلجأ إليه وتطمئن بذكره ، وتسكن إلى حبه ، وليس ذلك واثبت الإله وحده وجملة « لا إله إلا الله » تعنى انك لما نفيت الإلهية واثبت الإيجاب لله بسبحانه كنت من كفر بالطاغوت وآمن بالله » (٣)

و قتضى الشهادة لمحمد بأنه رسول الله الإيبان به وتصديقه فيما أخبر ، وطاعته فيما أمر ، والانتهاء عما عنه نهى ويرجر ، وأن يعظم أمره \_ ونهيه ولا يقدم عليه قول غيره كائنا من كان(٤) وهذا التصديق بالقلب والنطق باللسان والعمل بالجوارح هو ما يسمى بالإيمان وإلى ذلك ذهب السلف الصالح(٥) -

<sup>·</sup> ٤٣ - ٤٢ م السابق ص ٢١ - ٤٣ .

<sup>·</sup> ٤٥ م السابق ص ٤٥ ·

<sup>(</sup>٥) انظر شرح العقيدة الطحاوية ، لابن ابي العز الحنفي طبعة المكتبة السلفية بلاهور ص ٣٧٣ ·

ومقتضى « لا إله إلا الله » كما وعاها الجيل الأول من تعليم الله ورسوله \_ صلى الله عليه وسلم \_ :

أولا : توحيد الربوبية والألوهية وتوحيد الأسماء والصفات -

ثانيا : توجيه العبادة لله وحده بلا شريك -

ثالثا : تحكيم شريعة الله وحدها دون غيرها ،ن الشرائع ،

رابعا: القيام بالتكاليف التي فرضها الله على المؤمنين ومن ذلك

وينتج عن هده العقيدة العمل الصالح والسلوك المستقيم خشية لله وخوفا من عقابه ، أو رجاء رحمنه وتمنى توابه ، ولدلك مدح الله المؤمنين بائهم يجمعون بين هذين الشعورين في وفن واحد ( الخوف والرجاء ) ، فقال : « يدعون ربهم خوفا وطمعا »(٦) ، وقال : « إنهم كالوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغبا ورهبا »(٧) ،

وقد يذكر احيانا صفة الخشية والخوف فقط كقوله \_ تعالى \_ :

« إن الذن هم من خشية ربهم مشففون ، والذين هم بآيات ربهم يؤمنون ،
والذين هم بربهم لا ينبركون والذين يؤتون ما أتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى
ربهم راجعون ، أولئك يسارعون في المدرات وهم لها سابقون »(٨)

. ....

طلب العلم ، وعمارة الأرض بمقتضى المنهج الرباني ، وإعداد العدة لأعداء الله ، ونشر الدعوة في الأرض ،

خامسا : التخلق باخلاقيات لا إله الا الله الواردة بالتفصيل في الكتاب والمسنة .

انظر: مفاهيم ينبغى ان تصحح للاستاذ محمد قطب مدار الشروق مطبعة أولى ص ١٤٧ م ١٤٨٠

- (٦) جزء من الآية رقم ١٦ من سورة السجدة
  - (٧) جزء من الآية رقم ٥٠ من سورة الأنبياء ٠
    - (٨) سورة المؤمنون ، الأبات ٥٧ ٦١ -

وقد تضمنت هذه الآية اربع صفات :

الأولى: الشفقة من عذاب الله ، والإشفاق يتضمن المضية مع زيادة رقة وضعف .

والثانبة : الإيمان المبنى على المعرفة بالله - عز وجل - .

والثالثة: اداء الحقوق المسحابها مثل: الزكاة ، والكفارات ، والودائع ، والديون وجبيع اصناف الإنصاف والعدل مع الخوف من عدم القيول .

والرابعة : الإخلاص الكامل لله \_ عز وبجل \_ .

انظر : تفسیر الرازی سجلد ۱۲ ج ۱۰۷/۲۳ - ۱۰۸ .

وهي ليست خشية من ذنب ارتكبوه أو انحراف انزلقوا إليه ، بل خوف من أن ترد اليهم أعمالهم لنفص الإخلاص فيها .

واحيانا يذكر الرجاء فقط كقوله - نعالى - : « إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله اولثك يرجون رحمة الله والله غفور رحيم »(١) ٠

ويلاحظ من تامل النصوص السابقة ان الخوف والرجاء في قلب المؤمن لا يتوففان عند المساعر والأحاسيس داخل الوجدان المؤمن الله بل ينبعثان إلى الخارج طاقة محركة آخذة بالأسباب التي اقتضتها حكمة الله عز وجل دفي شرعه وفدره ليتحول ذلك الخوف وهذا الرجاء إلى عمل مبدع خلاب كالهجرة في سبيل الله ، والجهاد ابتغاء مرضاة الله ، والامتناع عن ارتكاب الذنوب والمعاصي بل وفعل اضدادها ، من الطاعات مع الخوف من عدم القبول ،

الما العبادة فهى مشتقة من مادة ( عبد ) الني تعنى الذل والخضوع ، يقال بعير معبد ، وطريق معبد أي مذلل ممهد -

والعبادة بمدلولها العام في الإسلام هي فعل كل مامور وترك كل محظور يتفق مع معنى العبودية لله الني نعنى : الخضوع التام لله مع

<sup>(</sup>٩) سورة البفرة آية رقم ٢١٨ وسبب نزول هده الآية بصاب عبرو بن الحضرمى لما قتلته سرية عبد الله بن جحش فى يوم لا يدرون أهو بن أواخر جمادى الثانية أو بن أوائل رجب ، فعابهم المشركون ، فغزلت الآية تمدحهم بالإيمان ، والهجرة ، والجهاد ، ورجاء رحمة الله ، وقد قيل عنهم انهم خيار هده الأهة جعلهم الله أهل رجاء ، لأنه من رجا طلب ، وبن خاف هرب ،

أنظر: فتح القدير للشوكاني ج ٢١٩/١ .

المحبة الكاملة والتذلل وهذا متفق مع معنى الإسلام ، لأن معناه الاستسلام والانقياد لأحكام الله - عز وجل - فالعبادة والعبودية والإسلام في أصل معناها وأحد .

قال شيخ الإسلام ابن تيمية \_ رحمه الله .. : « العبادة هي طاعة الله بامتثال أمره على السنة الرسل » (١٠) وقال في موضع آخر : « العبادة السم جامع لكل ما يحبه الله ويرضاه من الأقوال والأعمال الظاهرة » •

وفسر ابن القيم لفظ العبادة فقال : « والعبادة تجمع اصلين غاية الحب بغاية الذل والخضوع • والعرب تقول : طريق معبد اى مذلل ، والتعبد : التذلل والخضوع • فمن احببته ولم تكن خاضعا له ، لم تكن عبدا له ، ومن خضعت له بلا محبة لم تكن عابدا له ، حتى تكون ، حبا خاضعا » (١١) •

وقال القرطبى: « اصل العبادة التذلل والخضوع ، وسميت وظائف الشرع على المكلفين عبادات ، لأنهم يلتزمونها ويفعلونها خاضعين متذللين لله \_ تعالى \_ »(١٢) .

وقال ابن كثير: « وعبادته هي طاعته بفعل المامور وترك المحظور ،

(١١) فتح المجيد ص ١٨ وانظر رسالة العبودية لشيخ الإسلام ص ١٠ وما بعدها .

التفسير القيم لابن القيم ص ٦٥ جمعه السلفى المحقق الشيخ محمد إدريس الندوى ، الطبعة الأولى ـ تحقيق المرحوم الشيخ محمد حامد الفقى مسنة ١٣٦٨ هـ / ١٩٤٩ م ٠

(۱۲) تفسیر القرطبی ج ۷ ص ۵٦ طبعة مصورة عن طبعة دار الکتب بالقاهرة ۱۳۸۷ ه / ۱۹۹۷ م ۰

<sup>(</sup>۱۰) مجموع الفتاوي جـ ۸۹/۳ وفتح المجيد ص ۱۷ - ۱۸ ٠

وذلك هو حقيقة دين الإسلام ، لأن معنى الإسلام: الاستسلام لله ستعالى ما المنضمن غاية الانقياد والذل والخضوع » (١٣) .

وفسر الشاطبى العبادات بقوله: الأصل فى العبادات بالنسبة إلى المكلف التعبد دون الالتفات إلى المعانى ( المحكم والمقاصد ) ويتبين بهذا أبور منها: ان كل حكم شرعى ليس بخال عن حق الله - تعالى - وهمو جهة التعبد ، فإن حق الله على العبساد ان يعبدوه ولا بشركوا به شيئا(١٤) ، وعبادته امتئال اوامره واجتنساب نواهيه بإطلاق ، فإن جساء ما ظاهره انه حق للعبد مجردا فليس كذلك بإطلاق ، بل جاء على حق العبد في الأحكام الدنيوية ، كما أن كل حكم شرعى فيه حق للعباد إلى عاجلا وإما أجلا بنساء على أن الشريعة إنما وضعت لمصالح العباد ، ولذلك قال في الصديث : « حسق العبساد على اللسه إذا عبسدوه ولم يشركوا به شيئا الا يعذبهم » وعادتهم ما العلماء - في تفسير حق ولم يشركوا به شيئا الا يعذبهم » وعادتهم ما العلماء - في تفسير حق الله أنه ما ههم من الشرع أنه لا خيرة فيه المكلف ، كان له معنى معقول ألو غير معقول ، وحق العبد ما كان راجعا إلى مصالحه في الدنيا ، أو عن ما المصالح الأخروية فهو من جملة ما يطلق عليه أنه حق الله ، ومعنى التعبد عندهم انه ما لا يعقل معناه على الخصوص ، واصسل ومعنى التعبد عندهم انه ما لا يعقل معناه على الخصوص ، واصسل

<sup>(</sup>۱۳) تفسير ابن كثير ج ٧ ص ٤٠ طبعـة الشعب ، تحقيق الدكتور البنا وزميله ٠

<sup>(12)</sup> هذا جزء من عديث معاذ في الصحيحين من طرق ، انظر شرحه في فتح المجيد ص ٣٠ - ٣١ ، اخرجه البخاري في مواضع منها كتاب التوحيد ، باب ما جاء في دعاء النبي - برائلة - المته الى توحيد الله ، انظره مع شرحه للكرماني ج ٩٧/٢٥ طبعة دار إحياء الدراث العرتي - بيروت ١٤٠١ ه/١٩٨١ ، ومسلم في كتاب الإيمان باب حق الله على العباد ، انظره مع شرحه للنووي ج١ / ٢٣٠ - ٢٣١ والترمذي في كتاب الإيمان ، وابن ماجه في كتاب الزهد ، باب ما يرجى من رحمد الله يوم القيامة ج٢ / ١٤٣١ وهو رقم ٢٩٦١ .

العبادات راجعة إلى حق الله ، واصل العبادات راجعة إلى حقوق العباد والعبادة بمعناها العبام تشمل العبادات والمعاملات وللعاملات وليس تقسيم الفقهاء لأبواب الفقه إلى عبادات ومعاملات إلا ،ن حيث إن الأولى ( العبادات في كتب الفقه ) عمل لا يبدو في ظاهرة التعامل إلا مع الله والمثانية : تعامل مع العباد (١٥) وفي الحقيقة أن العبادات والمعاملات وغيرها يطنق عليها عبادة إذ يجب على المسلم في جميعها أن يراقب الله عز وجل مد ويعمل على التقرب اليه (١٦) .

ولكى تكون العبادة لله صحيحة تحقق الغرض المرجو منها ، لابد من توفر شرطين ، أحدهما : إخلاص الدين لله ، والذانى موافقة الره الذي بعث به رسله ، ولهذا كان عمر بن الخطاب ـ رضى الله عنه ـ يقول في دعائه اللهم اجعل عملى كله صالحا ، واجعله لوجهك خالصا ، ولا تجعل لأحد فيه شيئا ، وقال الفضيل بن عياض ـ في قوله تعالى ـ « ليبلوكم ايكم احسن عملا »(١٧) قال : « اخلصه وأصوبه ، قالوا : يا أبا على ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : أذا كان العمل خالصا ولم يكن صوابا لم يقبل ، وإذا كان صوابا ولم يكن خالصا لم يقبل حتى يكون خالصا موابا ، والخالص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة الرسل »(١٨) .

<sup>(</sup>١٥) الموافقات للشاطبي ج٢ / ٣١٧ ، ٣١٨ بتصرف و،ذكرة فقه الكتاب والسنة ص ١٧ للدكتور الزيني ٠

<sup>(</sup>١٦) الحق أن كل انشطة المعلم في الحياة ينبغي أن تكون عبادة الأنه يريد بها وجه الله من جهة ويلتزم في ادائها أحكامه من جهة أخرى ، اما الشعائر التي هي الصلاة والزكاة والصوم والصوم والحج فهي ليست كل العبادة ، بل هي محطات للتزويد أثناء الطريق باكبر طاقة روحية لمواصلة طريق الحياة ، الذي هو طريق العبادة في كل مرحلة من مراحله وساعة من ساعاته ،

<sup>(</sup>١٧) مسورة الملك رقم ٢

<sup>(</sup>۱۸) مجموع الفتاوي ج٣ / ١٢٤

ويصداق هذا في كتاب الله حيث قال : « فاعبد الله مخلصاً له الدين » (١٩) وفي سنة رسول الله - مَنْ الله عند قال : « بن احدث في أبرنا با ليس بنه فهو رد » (٢٠) .

المق ان كل انشطة المسلم في المحياة عبادة ، أو هكذا ينبغي أن تكون ، لأن من المطلوب من المسلم ان يريد باعماله كلها وجه الله من جهة ، وان يلتزم في ادائها احكام الله من جهة اخرى ، اما الشعائر الني هي الصلاة والزكاة والصوم والحج فهي ليست كل العبادة ، بل هي واحات للتزويد اثناء الطريق باكبر طاقة روحية لمواصلة طريق المحياة ، الذي هو طريق العبادة في كل مرحلة من مراحله ، وساعة بن مساعاته ،

وقد فرق علماء الاسلام تفريقا اصطلاحيا بين العقيدة والعبادات والمعالمات لمقتضيات علمية تخصصية ، ولكن كان في حسهم ان الدين يشيلها كلها ، والا يقتصر على جانب دون جانب منها ، وان اية واحدة منها بهفردها لا تمثل الدين في شهوله وتكالمه ولا في كونه مفروضا

#### (١٩) سسورة الزمر رقم ٢

(۲۰) فى الصحيح من حديث السيدة عائشة راجع شرحه فى جامع العلوم والحكم ص ١٠ والحديث اخرجه البخارى ومسلم وابو داود وابن ماجة ، وانظر الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير ج٣٦/٣٠ اخرجه البخارى فى كتاب الصلح باب اذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود ، انظره مع شرحه للكرمانى ج١/١٨ طبعة دار التراث العربى مديروت واخرجه مسلم فى كناب الاقضية باب نقض الأحكام الباطلة ،

انظر صحيح مسلم تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ج٣٤٣/٣ طبعة دار أحياء التراث ١٩٥٥/١٣٧٥ وابن ماجة فى المقدمة باب تعظيم حديث رسول الله والتغليظ على من عارضه ج١/٧ .

على الناس للالتزام والتنفيذ ، ولكن - كما يقول الأستاذ محمد قطب حين حدث التخلخل خلال المسايرة التاريخية اثرت هذه التفرقة الاصطلاحية تأثيرا سيئا في مفاهيم الناس ، حتى اقتصر مفهوم العبادة على اداء الشعائر التعبدية فحسب ، وخرجت منها العقيدة والمعاملات ،

#### ويفهم مها تقدم:

ا - أن المتوحيد هو الساس العقيدة الإسلامية ، وأنه توحيد ربوبية ( وهو توحيد الله بافعاله ) وتوحيد الوهية ( وهو توحيده بافعال العباد ) • ويدون توحيد الألوهية لا يكون المرء موحدا حقا ، والأن شوحيد الألوهية دون العكس •

٢ وأن لفظ العبادة والعبودية والإسلام تعنى الخضوع والانقياد التام لله عز وجل مه في كل ما أمر به أو نهى عنه من الأمور الظاهرة والباطنة ، وأن الباعث على هذا التسليم والانقياد هو الخسوف والرجاء من الله ، وأن النتيجة المباشرة لذلك هي العمل الصالح المثمر في عمارة الأرض طبقا لمنهج الله عز وجل .

٣ - وإن حق الله على الناس ( العبيد ) أن يعبدوة وحده ، ولا يشركوا به شيئا ، وأن حقهم عليه أن يدخلهم الجنة ( تفضلا وتكرما ) .

٤ ـ وأنه لا تخلوا العبادة في أية صورة من صورها ,ن حق الله
 وهو الامتثال وحق العبد وهو المصلحة العاجلة أو الآجلة .

٥ \_ وأن تقسيم العلماء نشاط الإنسان إلى عبادات ومعاملات إنما هو تقسيم يراد به الجانب الغالب ، فما غلب عليه حق الله فهو عبادة ، وها غلب عليه حق العبد فهو عادة أو معاملة ، رغم أن الجميع في المحقيقة - مع النيسة ومطابقة الشرع - عبادة ، وهي في النهاية تعود بالمصلحة على الانسان .

7 - وان تقسيم الفقهاء واهل العلم الاحكام الشرعية الى احكامتعبدية واحكام غير تعبدية ، ويعنون بالأولى ما لا تدرك مقاصده ،
وبالثانية ما تدرك مقاصده هو مجرد تقسيم فنى للتعليم ، والا فالكل
له حكمة أو مقصد شرعى ادركه من ادركه وجهله من جهله ولكنمه
موجود على كل حال ، ولأن على المسلم التسليم والانقياد للجميع ، لأن
المسلم يسال : بم أمر الشرع ولا يسال لم أمر (٢١) ولأن عدم العلم ليس
علما بالعدم .

٧ - وأن منهج الإسلام في الحياة منكج متكامل يراعي كل جوانب الإنسان مادية وروحية ، وأن الروحية في الإسلام تعنى العمل المصالح المبئى على العقيدة السليمة والناعث عليه الإخلاص ، ويقع مطابقا لما جاء به الشرع "

#### ثانيا - الأدلة من الكتاب والسنة على اتسماع مفهوم العبادة في الإسلام:

يدل على اتساع مفهوم العبادة في الإسلام كثير ،ن نصوص الكتاب والسنة نكتفى هنا بذكر نماذج منها وهي :

۱ - قال الله - تعالى - : « قل إن صلاتى ونسكى ومحياى ومماتى لله رب العالمين ، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا أول المسلمين (٢٢) .

٢ - وقال : « وما خلقت البجن والانس إلا ليعبدون » (٢٣) -

٣ - وقال الله - تعالى - : « وابتغ فيما اتاك الله الدار الآخرة،

<sup>(</sup>٢١) أنظر شرح العقيدة الطحاوية ص ٢٩٠ ، أي لا يسأل تعنتا ، وإنها يجوز أن يسأل ليفهم ويعمل بما فهم ، أو ليزداد يقينه واقتناعه ، أو ليكتشف وجوه الحكم والمقاصد ، أو ليفهم غيره ،

<sup>(</sup>۲۲) سسورة الأنعام : ۱۹۲ ، ۱۹۳

<sup>(</sup>۲۳) سورة الذاريات: ۵٦

ولا تنس نصيبك من الدنيا ، واحسن كما أحسن الله إليك » (٢٤) • ومعناها إثفاق المال في الدنيا بنية التقرب إلى الله معز وبجل مفذا نصيب المرء في الدنيا ، وأن يحسن إلى عباد الله بنفس النية لأن الله أحسن اليه ومن حسن معاملته لهم: أن يحييهم بنحية الإسلام مع طلاقة الوجه وحسن اللقاء ، وأن يجيد في صنعته ، وأن يتقن حرفته ، وأن ينصحهم في الله ، • • اللخ ،

٤ - وقال النبى - عَلَيْنَهُ - : « إنها الدنيا لأربعة نفر : عبد رزقه الله مالا وعلما فهو يتقى فيه ربه ، ويصل فيه رحمه ، ويعلم لله فيه حقا فهو بافضل المنازل » .

وعبد رزقه الله علما ولم يرزقه مالا فهو صادق النية يقول : لو ان لى مالا لعملت بعمل فلان ، فهو بنيته فاجرهما سمواء .

وعبد رزقه الله مالا ولم يرزقه علما فهو يضبط في ماله بغير علم ، ولا يتقى فيه ربه، ولا مصل فيه رحمه، ولا يعلم لله فيه حقا، فهذا باخبث المنسازل .

وعبد لم يرزقه الله مالا ولا علما فهو يقول: لو أن لى مالا لعملت فيه عمل فلان فهو بنيته فوزرهما سواء (٢٥) -

<sup>(</sup>٢٤) سسورة القصص : ٧٧

ويفهم من الحديث أن على الإنسان المسلم أن يتعلم العلم النافع الذي يعرفه كيف يستثمر ماله أحسن استثمار في الدنيا والآخرة وهمذا واضح في سلوك الأول ، فلولا علمه الذي دفعته نيته الخالصة وطورته إلى سلوك صالح ما كان منه ما حدث ، ولذلك كان الجهل في الثالث سببا لما حاق به من وزر عما يفهم من الحديث أن الإخلاص هو أساس العبادة ويكمن ذلك في النية والإرادة وهي أمر بين العبد وربه ، ولذلك كان للثاني مثل ثواب الأول ، وعلى الرابع مثل وزر الثالث وما ذلك إلا بسبب الباعث "

٥ ـ وقال النبى ـ مَرَّالًا ـ : « إذا انفق المسلم نفقة على اهله ـ وهو يحتسبها كانت له صدقة "٢٦/) ٠

ففى هسذا الحديث اعتبر النبى النبى - مَرَّفِيًّا - النفقة على الهله - روجته واولاده - عبادة يتقرب بها إلى الله - ولكنه اشترط النية والإرادة فقال « وهو يحتسبها » أى يرجو ثوابها عند الله كانت له صدقة ، أى كان لمه مثل اجر الصدقة ، وقد سماها النبى - مَرَّفُ - صدقة رغم أن النفقة على الزوجة والأولاد واجبة ، ولكن ليشير بذلك إلى انه في

(٢٦) رواه احمد والبخارى ومسلم فى صحيحه ، انظر الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير جـ ٣٠٦/١٠ ، اخرجه الاسام احمد فى حديث أبى مسعود انظر الفتح الربانى كتاب النفقات جـ ٥٨/١٧ طبعة دار الصديث ـ القاهرة ،

الخرجه البخارى في كتاب النفقات وفضل النفقة على الأهل من حديث أبي مسعود الأنصاري .

النظر مع شرحه في عمدة القارىء جـ ١٣٧/٩ ـ دار الطباعة العامرة بمصر ٠

أخرجه مسلم · كتاب الزكاة · · باب فضل النفقة على الأقربين والزوج والأولاد ·

إمكان المسلم أن يحول كل أنشطته في الحياة العادية والواجبة عليه وجوب الزام إلى عبادة يؤجر عليها إذا ما نوى بذلك طلب مرضاة الله ، ولذلك فإن بعض صور العبادات قد تتحرل الى أمر عادى لا ثواب عليه إذا تجردت ،ن هذا الباعث ، فال النبي - عليه لا شام ليس له من صيامه إلا الجوع والعطس » (٢٧) .

٢ - وقال النبى - عَلَيْهَا الله ، الله ، الله ، الله ، الله الثبت عليها ، حتى الملقمة تجعلها فى فى امراتك »(٢٨) وفى هـذا الحديث تعميم لجميع وجوه الانفاق وكيف يتحول ذلك الى عبادة وذلك بأن ( تبتغى بها وجه الله ) ، ثم ذكر نموذجا قد يكون بعيدا عن عن الخاطر ، وهو أن يداعب الرجل روجته فيضع اللقبة فى فمها وهو لا يقصد بذلك الا مرضاة الله ، حتى هده الحالة الحبيبة الى النفس ، والمتى قد لا تبدو فيها إلا متعة النفس وشهونها ، إذا أريد بها وجه الله كان له بذلك ثواب العبادة ،

(۲۷) اخرجه الإمام احمد فى المسند من حديث ابى هريرة ج ۳۷۳/۲ ونصه: « رب صائم حظه من صيامه الجوع والعطش ، ورب قائم حظه من قيامه السهر » -

والفكرة قديمة ذكرها الكمال بن المهام الفقيه المحنفى الشهير حيث ذكر عن الشيخ المحلوانى فى كتابه النهاية انه « يكره للمصلى للمحلى للتخذ فى المسلجد مكانا يصلى فيه ، لأن العبادة تصير طبعا فيه ، وتثقل فى غيره ، والعبادة إذا صارت طبعا فسليلها الترك ، ولذا كره صلوم الأبد » -

فتح القدير جـ ٢٢/١٤ طبعة الحلبى الأولى (١٣٨٩ هـ / ١٩٧٠ م) ، (٢٨) متفق عليه ، أخرجه البخارى في كتاب النفقات ، انظره مع شرحه في الكرماني جـ ٢٠/٤ وأخرجه مسلم في كتاب الوصية ، باب الوصية انظره في صحح مسلم تحقيق عبد الباقي جـ ١٢٥١/٣ .

ولكن كيف يداعب الرجل زوجته ويكون في نفس الوقت عابدا لله \_ عز وجل \_ ؟

انه يكون كذلك إذا نوى إدخال البهجة والسرور على اهله ، وقد أمره الله - عز وجل - ان بعاشرهم بالمعروف في غير آية ، ومن هذا المعروف هذا الفعل الطيب وهذا بدل على محاسن الشريعة الإسلامية ، وملازمتها الفطرة البشرية السوية ،

٧ - وقال النبى - عَلَيْكُ - : « ما من مسلم يغرس غرسا » او يزرع زرعا فياكل منه طير او إنسان او بهيمة إلا كان له به صدقة » (٢٩) وفي همذا المحديث المنبوى الشريف بيان لفضل جانب من جوانب النشاط الاقتصادى - وهو الزراعة - التي ينتج عنها الإسهام في عمارة الارض فتكون سببا في إطعام البشر والطبور والحيوانات ، يبين أن لصاحبها اجر أجرا رغم إفادته المادية ولا غرو فهي عبادة بالعمل الصالح الذي يحبه الله ويرضاه -

(۲۹) روى مسلم فى صحيحه - اخرجه الإمام الحمد فى المسند عن انس ، والبخارى ، ومسلم ، والترمذى وانظر شرحه فى فبض القدير شرح الجامع الصغير ج ٤٩٦/٥ .

اخرجه الإمام احمد في المسند من حديث انس بن مالك انظره في ج ١٤٧/٣ -

اخرجه البضارى في كتاب الحرث والمزارعة باب فضل الزرع والغرس إدا اكل منه · انظر شرحه في الكرماني ج ١٤٧/١

اخرجه الترمذي في كناب الأحكام باب ما جاء في فضل الغرس وهر الحديث رقم ١٣٨٢ من نرتبب الشيخ الحمد شاكر جـ ١٥٧/٣ .

## ثالثا - مرادفات النية في النصوص الشرعية:

النية لغة القصد مطلقا ، وقيل الفصد المقارن للفعل ، وذلك عبارة عن فعل القلب ، قال السيوطى : قال البيضاوى : « النية عبارة عن انبعاث القلب نحو ما يراه موافقا من جلب نفع أو دفع ضر حالا أو مآلا ، والشرع خصصه بالإرادة المتوجهة نحو الفعل لابتغاء رضا الله ، وامتتال حكهه » (٣٠) .

ويفهم من ذلك أنه لا يكفى التلفظ باللسان دون عقد القلب ليكون الأمر منويا ، وانه لا يشترط مع نية القلب التلفظ باللسان -

ويذكر ابن رجب الحنبلي في كتابه « جامع العلوم والحكم » أن النية تقع في كلام العلماء بمعنيين :

احدهها: تهييز العبادات عن العادات كتهييز الغسل من الجنابة ، من غسل التبرد والتنظيف ونحو ذلك ، وتهييز العبادات بعضها عن بعض كتمييز صلاة الظهر من العصر ، وتهييز صيام رمضان من صيام غيره ، ثم قال : « وهذه هي النية التي توجد كثيرا في كلام الفقهاء في كتبهم » .

والمعنى الثانى: بمعنى تمييز المقصود بالعمل ، وهل هو لله رحده لا شريك له أم لله وغيره ؟ قال : « وهى التى توجد كثيرا فى كلام السلف المتقدمين » (٣١) .

وقد ورد هذا المعنى الأخير كثيرا في السنة وكلام السلف عندما يذكرون النية ومن هذا الاستعمال قول النبى ما المالية من هذا الاستعمال قول النبى ما المالية من المالية ومن هذا الاستعمال قول النبى ما المالية من المالية ومن هذا الاستعمال قول النبى ما المالية المال

<sup>(</sup>٣٠) الأشياء والنظائر طبعة دار الفكر ص ٢٢٠

<sup>(</sup>٣١) ص ٨ ــ بكتبة الرسالة ــ عمان ٠

- ١ ... بن غزا في سبيل الله ولم ينو الا عقالا فله ما نوى » (٣٢) .
  - ٢ وقوله : « ورب قتيل بين صفين الله اعلم بنيته » (٣٣)٠ .
    - ٣ وقوله: « يحسر الناس على نياتهم » (٣٤) "

٤ ـ وقوله: « من كانت همه الدنيا فرق الله شمله ، وجعل فقره بين عينيه ، ولم ياته من الدنيا إلا ما كتب له ، ومن كانت الكخرة نيته جمع الله له أمره ، وجعل غناه في قلبه ، واتته الدنيا وهي راغمة »(٣٥) -

(۳۲) آخرجه الإمام أحمد والنسائى من حديث عبادة بن الصامت ، وصححه السيوطى أنظر الجامع الصغير مع شرحه فيض القدير ج ١٨٤/٥ . واخرجه الدارمي في كتاب الجهاد - باب من غزا ينوى شيئا فله ما نوى ج ۲۰۸/۲ .

وذكر السيوطى فى الجامع الصغير ورمز له بالصحة ٠ انظر فيض القدير للمناوى ج ١٨٥/٥ ٠

(٣٣) اخرجه الإمام الحمد من حديث ابن مسعود في المسند حدال ٣٣٧ -

(٣٤) اخرجه ابن ماجة من حديث جابر • في كتاب الزهد ، باب النية ج ١٤١٤/٢ وهو الحديث رقم ١٢٣٠ ولم يذكر عنه شهاب الدين : احمد بن أبي يكر البوصيري شيئا في كتابه مصباح الزجاجة في زوائد ابن ماجة ج ٣٠٣/٣ طبعة دار الكتب الإسلامية •

(٣٥) روى الإمام احمد في مسند زيد بن ثابت ج ١٨٣/٥٠

ورواه ابن ماجسة في كتاب الزهد باب الهم بالدنيا ج ١٣٧٥/٢ رقم ٤١٠٥ -

وقال البوصيرى فى الزوائد: اسناده صحيح ورجاله ثقات ثم قال: رواه أبو داود عن شعبة فذكره بنصوه ، ورواه الطبراني بإسناد لا بأس به ، رواه أبن حبان فى صحيحه بنحوه ، انظر مصباح الزجاجة ج ٢٧١/٣٠٠

ومن أقوال السلف يعجبنى قول زيد الشامى: « أنى لأحب أن تكون لى نية فى كل شىء حتى فى الطعام والشراب » (٣٦) . وقال الفضيل أبن عياض: « إنها يريد الله منك نيتك وإرادتك » (٣٧) .

ومن مرادفات النية: الإرادة ، والابتغاء ، والعزم ، والهم وقد وردن استعبالاتها في النصسوص الشرعية بنفس المعنى السابق هي النية ، فالإرادة ورد استعبالها في هذا المعنى في القرآن الكريم في العديد من الآيات ، والتي منها - قوله تعالى : « منكم من يريد الدنيا ومنكم من يريد الآخرة » (٣٨) .

وقوله تعالى : « تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة » ( ٢٩) .

وقوله تعالى: « من كان يريد المحياة الدنيا وزينتها نوف اليهم اعمالهم فيها وهي فيها لا يبخسون ، أولئك الذين ليس لهم في الآخرة الا النار وحبط ما ضنعوا فيها وباطل ما كانوا يعملون »(٤٠) .

وقویله تعالى : « من كان يريد العاجلة عجلنا له فيها ما نشاء لن يريد »(٤١) -

وقوله تعالى : « ولا تطرد الذبن يدعون ربهم بالغداة والعشى يريدون وجهه ولا تعد عيناك عنهم تريد زينة الحياة الدنيا »(٤٢) •

<sup>(</sup>٣٦) جامع العلوم والمحكم لابن رجب ص ١٠٠

<sup>(</sup>۳۷) السابق ص ۱۰

<sup>(</sup>٣٨) آل عمران : ١٥٢ -

<sup>-</sup> ۲۷ : الأنفال : ۲۷ -

<sup>·</sup> ۱۲ ، ۱۵ : مود : ۱۲ ،

<sup>(</sup>٤١) الاسراء: ١٨ -

<sup>(</sup>٤٢) الكهف : ٢٨ -

وقوله تعالى : « ذلك خير للذين يريدون وجه الله وأولئك هم المفلحون »(٤٣) .

وقوله تعالى: « من كان يريد حرث الآخرة نزد له فى حرثه ، ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها ، وماله فى الآخرة من نصبب »(٤٤) .

والها ورود هبذا المعنى المقصود بالنية ( وهو الإخلاص والتوجه إلى الله عز وجل بالعمل ) بلفظ الابتغاء في القرآن الكريم فكئير ايضا وبنه قوله عنالي عن « ومثل الذين ينفقون الموالهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتا من انفسهم ٠٠ » (٤٥) ٠

وقوله تعالى : « وما تنفقون إلا ابنغاء وجمه الله »(٤٦) -

وقوله تعالى: « لا خير فى كثير من نجواهم إلا من أمر بصدقة او معروف او إصلاح بين الناس ، ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضات الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما »(٤٧) .

وقوله تعالى : « وها لأحد عنده من نعمة تجزى إلا ابتغاء وجه ربه الأعلى ولسوف يرضى » (٤٨) -

ومن مرادفات النية كذلك ، العزم ومنه قوله تعالى : « فإذا عزمت فتوكل عنى الله ، إن الله يجب المتوكلين » ( ٤٩ ) .

<sup>(</sup>٤٣) الروم : ٣٨٠

<sup>(</sup>٤٤) الشورى : ٢٠ -

<sup>(</sup> ٤٥ ) البقرة : ٢٦٥ ٠

<sup>-</sup> ٢٧٢ : البقرة : ٢٧٢ -

<sup>. 118:</sup> elmil (EV)

<sup>(</sup>٤٨) الليسل : ١٩ ــ ٢١

<sup>(</sup>٤٩) آل عبران : ١٥٩ -

وقال تعالى فى كشف الاعيب المنافقين وما ننطوى عليه نفوسهم : « طاعة وقول مصروف ، فإذا عزم الأمسر فلو صسدقوا الله لكانس خسيرا لهم » (٥٠) -

ومعنى هذه الآية أنه عندما يعزم النبى - عَلَيْكُ - الأمر هى المخروج لقتال العدو يتخلف هؤلاء المنافقون • قال الزسخشرى : ونسب العزم إلى الأمر والعزم لصاحب الأمر ومعناه : إذا عزم صاحب الأمر • وقال الرازى : ويحتمل أن يكون مجازا كقولنا جاء الأمر وولى الأمر (٥١) .

ومن مرادفات النية الهم كقوله \_ تعالى \_ فى شان المنافقين ايضا : « وهموا بما لم ينالوا »(٥٢) قال الفخر الرازى : « المراد إطباقهم على الفتك بالرسول \_ عليه السلام \_ الفتك بالرسول \_ عليه السلام \_ بذلك حتى احترز منهم ولم يصلوا إلى مقصودهم »(٥٣) -

عن ابن عباس ـ رضى الله عنهما ـ عن النبى ـ مُلِيّة ـ فيما يرويه عن ربه ـ عز وجل ـ قال : قال ان الله كتب الحسنات والسيئات ، ثم بين ذلك فمن هم بحسنة علم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة (٥٤) ،

<sup>· \*1 :</sup> same (0·)

<sup>(</sup>٥١) التفسير الكبير جـ ٦٣/٢٨ إحياء التراث .

<sup>(</sup>٥٢) التوية : ٧٤ -

<sup>(</sup>٥٣) التفسير الكبير جـ ١٦ ص ١٣٧٠ .

<sup>(01)</sup> اخرجه الإمام احمد في المسند ٢٢٧/١ من حديث ابن عباس واخرجه البخاري وهدا لفظه في كتاب الرقاق: باب من هم بحسنة

والعزم هو فوة العصد بينما الهم ترجيح قصد الفعل بعد أن يكون خاطرا وحديثا للنفس(٥٥) -

وهدذا يدل على سعة مفهوم العبادة فى الإسلام ، بحيث يمكن ان نفهم من خلال كل هدفه النصوص أن جميع انشطة المسلم ، وبنها بالطبع نشاطه الاقتصادى يندرج تحت مفهوم العبادة ، وهدفا يحتم على المسلم امرين: الأول أن يختار من هذه الانشطة ما يحبه الله ، والثانى أن يبتغى وجه الله قبل كل شء ، وهذا ينعكس بدوره على هذا النشاط الذى تحول إلى عبادة بحيت يصبح نشاطا نظيفا طاهرا ومتقنا ، مما يساعد على التنمية الشاملة التى تعين المسلم على القيام بنبعاته والنهوض بمسئولياته ،

## رابعا - الأثر الإيجابي للإيمان في النشاط الاقتصادي :

فى الوقت الذى يرى فيه الشيوعيون الملحدون ان الدين افيون الشعوب ، ويرى فيه الراسماليون الماديون انه لا علاقة بين النشاط الاقتصادى والدين ، لأن وظيفة الدين عندهم إشباع الجانب الروحى فى الكنائس والأديرة ، وإن ما لقيصر وما لله لله .

===

وقال العينى فى شرحه: الهم ترجيح قصد الفعل - تقول هممت بكذا اى قصدته بهمتك ، وهو فوق مجرد خطور الشيء بالقلب .

انظر عبدة القارىء جد ٧٩/٢٣٠

وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان ، باب إذا هم العبد بحسنة .

انظر الله في تحقيق وترتيب محمد فؤاد عبد الباقي ج ١١٨/١٠

واخرجه الترمذى في التفسير • تفسير سورة الأنعام وقال : حديث حسن صحيح •

وأخرجه الدارمي في أبواب الرقاق • باب من هم بحسنة ج ٣٢١/٢ . (٥٥) الأشباه والنظائر للسيوطي ص ٢٥ .

فى هـذا الموقت نرى المنشاط الاقتصادى فى الإسالام ينبع من الإيمان كطاقة محركة للمسلم إلى كل عمل صالح ، لأن الإسالام ينظر إلى الإنسان على انه كل متكامل لا يصح إنسباع جانب منه على حمساب جانب آخر .

والإسلام يعتبر أن أسباب السعادة شيئان: الإيمان ، والعمل الصالح والإيمان باعتباره الباعث والعمل الصالح باعتباره لازما له (٥٦) وبالتالى فإن أسباب الشقاء ترجع إلى انحراف الإنسان عن منهج الله ، الذى حمله جميع الرسل هدية الله وهدايته إلى الإنسان وهو منهج الإيمان الذى سبق أن المحنا إلى قسماته العامة وسماته البارزة ،

وهذا الأثر الإيجابي للإيمان وهو السعادة اثر عام عيشهل السعادة المسعادة المروحية بتحقيق السعادة المسادية بتحقيق الوفرة والرفاه عوالسعادة الروحية بتحقيق الأمن والمطانينة وقد عبر القرآن الكريم عن المحالة المسادية «بالبركات» كما عبر عن المحالة الروحية «بالأمن» وعبر عنهما معا بالمحياة الطيبة ، بل إن هذه المسعادة بسبب الإيمان تتسع لتشهل المحياة الآخرة كذلك (٥٧) لسببين : الأول أن المسلم يرى الدنيا والآخرة على امتداد واحد لا تعارض ولا تتاقض بينهما ، والعمل لإحداهما يقتضى العمل للأخرى والثانى : ان المجزاء في الآخرة من جنس الجزاء في الدنيا ، ويدل على ذلك نصوص المجزاء في الآخرة من جنس الجزاء في الدنيا ، ويدل على ذلك نصوص التاليسة :

<sup>(</sup>٥٦) المعمل المصالح هو جزء من الإيمان ، وملازم له - وليس الإيمان شيئا ، والعمل المصالح شيئا آخر ، لأنها نعتقد أن الإيمان إقرار باللسان وتصديق بالقلب وعمل بالجوارح • فالثلاثة معا هي الإيمان ، والعطف هنا من باب عطف المخاص على العام •

<sup>(</sup>٥٧) من النصوص الدالة على اثر الإيمان ايجابا وسلبا قوله تعالى: « وضرب الله مثلا قرية كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغدا من كل ،كان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون » - سورة النحل: آية رقم ١١٢ ٠

۱ - يقول الله - عز وجل - : « بن عبل صالحا من ذكر او أنثى وهمو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم اجرهم باحسن ما كانوا يعبلون » (٥٨) -

۲ ـ وقال : « من اتبع هداى فلا يضل ولا يشسقى » (٥٩) ·

٣ ـ وقال : « ولو أن أهل القرى أمنى المنوا لفتحنا عليهم بركان بن السماء والأرض » (٦٠) -

قالَ الفخر الرازى: « بركات السسماء بالمطر ، وبركات الأرض بالنبات والثمار وكثرة المواشى والأنعام ، وحصول الأمن والسلامة ، وذلك لأن السماء تجرى مجرى الأب والأرض تجرى مجرى الأم ، ومنهما يحصل جميع المنافع والخيرات بخلق الله ـ تعالى \_ وتدبيره »(٦١) .

٤ - وفي نفس هدا المعنى قال : « ولو ان اهل الكتساب امنوا واتقوا لكفرنا عنهم سيئاتهم والدخلناهم جنات النعيم ، ولو انهم اقاموا التوراة والانجيل وما انزل اليهم من ربهم الكلوا من فوقهم ومن تحت ارجلهم ، منهم امة مقتصدة وكثير منهم ساء ما يعملون »(٦٢) .

٥ \_ وقال : « فقلت استغفروا ربكم ، إنه كان غفارا • يرسل السماء عليكم مدرارا ويمددكم بالوال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا »(٦٣) •

<sup>-</sup> ٩٧ : النحل : ٩٧ -

<sup>-</sup> ۱۲۳: طسه (۵۹)

<sup>·</sup> ١٦ : الأعراف : ٦٠ ·

<sup>(</sup>٦١) التفسير الكبير ج ١٨٥/١٤ -

<sup>(</sup>١٢) المائدة : ٥٦ ، ٢٢ ٠

<sup>(</sup>٦٣) نوح : ۱۰ - ۱۲ -

ومعنى هدا أن الله - تعالى - لما علم أن الخلق مجبولون على محبة الخيرات العاجلة أعلمهم ههنا أن اينانهم بالله يجمع لهم من الحظ الوافر في الآخرة أن مع الخصب والغنيبة في الدنيا والأمور التي وعدهم الله بها حمسة وهي : كثرة مياه الأمطار وكثرة الأموال مع كثرة الأولاد الذكور أن لأن هدا ما يبيل إليه الطبع وتحتاجه الأمم في تشبيد عزها ومجدها - وكثرة البساتين الخضراء ، والحدائق الغناء وكثرة الأنهار التي يفيض ماؤها وهدده كلها إشارات إلى وفرة الخضن ، وكثرة الخيرة الخيرة وعموم التقدم والازدهار وكثرة الخير وانتشار الرفاهية ، وعموم التقدم والازدهار و

وفى السنة المطهرة تطالعنا كثير من النصوص النبوية التى تؤكد لنه ينتج عن الإيسان والعمل الصالح \_ كلازمة له \_ البركة فى الرزق بما يحقق الرفاهية والوفرة فى الدنيا • وفى الآخرة بثواب الله ورضوانه • ومن تلك النصوص :

۱ \_ قول المنبى \_ عَلَيْكُ \_ : « من سره أن يبسط له في رزقه وينسأ له في أثره فليصل رحمه »(٦٤) .

(٦٤) متفق عليه ، رواه البخارى في كتاب البيوع ، باب من احب البسط في الرزق واللفظ له من حديث انس ، انظره مع شرحه في عمدة القارىء جد ١٨٠/١١ .

ورواه مسلم فى كتاب البر والصله ، باب صلة الرحم ، وتحريم قطيعتها من حديث أنس ، انظر فى ج ١٩٨٢/٤ ترتيب محسد فؤاد عبد الباقى ،

ورواه ابو داود في كتاب الزكاة ، باب في صلة الأرحام ، انظره مع تعليق الخطابي عليه في مختصر السنن للمنذري ومعه معالم السنن للمنذري ومعه معالم السنن للخطابي ، وتهذيب ابن القيم تحقيق الشيخين : احمد شاكر ، وحامد الفقى ، مطبعة المسنة المحمدية ج ٢٦١/٢ وهو الحديث رقم ١٦٢٣ .

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ : « وليست سعة الرزق والعمل بكثرته ولا طول العبر بكثرة الشهور والأعوام ، ولكن مسعة الرزق والعبر بالبركة فيه » (10) .

ويرى القرافى ـ رحمه الله ـ انها كثرة حقيقية فى الرزق وطول حقيقى فى العامر (٦٦) - وله فى ذلك فهم جيد لهذا الحديث ، ولكن الراجح الأول .

٣ - وعن أبى هريرة - رضى الله عنه - قال : « قال رمسول الله المنه - المراقة - بينها رجل في فلاة من أرض فسمع صوتا في سحابة : اسق حديقة فلان فتنحى ذلك المحاب فافرغ ماءه في حرة نه فإذا شرحة من تلك الشراج قد استوعبت الماء كله ، فتتبع الماء ، فإذا رجل قائم في حديقته يحول الماء بمسحاته ، فقال : يا عبد الله ما اسمك ؟ قال :

<sup>(</sup>٦٥) الداء والدواء طبعة المدنى ص ١٥٠

<sup>(</sup>٦٦) انظر المجزء الأول من الفروق ص ١٤٨ ، ١٤٨ .

<sup>(</sup>٦٧) ، تفق عليه • اخرجه احمد في حديث طويل عن ابي المدرداء ، وفي نهايته هذا الحديث • انظر المسند ج ١٩٧/٥ .

ورواه البخارى في كتاب الزكاة ، باب اللهم اعط منفق مال خلفا ،

وقال العينى : « التعبير بالعطية هنا من باب المساكلة ، لأن التلف ليس عطية » انظر عمدة القارى ج ٣٠٧/٨ -

ورواه مسلم في كتساب الزكاة ، باب في المنفق والمسك عن ابى هريرة ، انظره في ترتيب وتحقيق عبد الباقي ج ٢ / ٨٠٠٨ وهبو الصديث رقم ١٠١٠ .

فلان للاسم الذى سمع فى المسحابة ، فقال له : يا عبد الله لم سالتنى عن اسمى ؟ قال : سمعت المسحاب الذى هذا ماؤه يقول : اسق حديقة فلان لاسمك فما تصنع فيها ؟ قال : الما إذا قلت هذا فإنى أنظر إلى ما يخرج منها فاتصدق بثلثه ، وآكل انا وعيالى ثلثه ، وآرد ثلثه » (٦٨) .

فهذا هو الأثر الإيجابى للإيمان الدافع إلى العمل الصالح قد بلغ من رضا الله عز وجل على صاحبه أن سخر السحاب يحمل المساء إلى حديقته بالذات ليسقيها ، والإيمان في هذا الموقف هو الدافع لهذا الرجل المؤمن الصالح إلى أن يقسم نتاج ارضه اثلاثا فيتصدق بثلثه ، ويعيد ثلثه إلى الأرض ، ويطعم هو وعياله ثلثه - فكانه اعتبر الفقراء والمحتاجين شركاء له في صافى دخله من الأرض ، فلم يبخل عليهم ، والمحتاجين شركاء له في صافى دخله من الأرض ، فلم يبخل عليهم ، بل رأى من واجبه أن يشكر الله على نعمه شكرا يستوجب المزيد من فضله ، فشكره بهذه الطريقة العملية ، ثم انه استثمر ،ا تبقى لديه وهو الثلث فاعاده إلى الأرض ، وكانت النتيجة أن بارك الله له ، وسخر السحاب ليسقى حديقته لتعود ننمو وتستثمر من جديد و

إن الإسلام لم يوجب علينا إخراج الثلث من غلة الأرض من نبات وثمار ، بل أوجب العشر أو نصف العشر ، ولكن ما على المحسنين من سسبيل .

<sup>(</sup>۱۸) رواه مسلم · والمحرة بفتح الحاء ارض ذات حجارة سسود كانها احرقت وجمعها حرار · انظر المعجم الوسيط جر ١٦٥/١ · والشراج جرع شرجة والشرج مسيل الماء من الهضاب ونحوها إلى المسهل · (السابق ص ٤٧٧) والمسحاة الة تسسوى بها الأرض · انظر القاموس مادة سحا ·

والحديث اخرجه مسلم في كتاب الزهد والرقائق باب الصدقة في المساكين وهو الحديث رقم ٢٩٨٤ من ترتيب محمد فؤاد عبد الباقي ج ٢٢٨٨/٤ من حديث أبي هريرة وانظر شرح النسووي له في ١١٥/١٨ من حديث أبي هريرة وانظر شرح النسووي له في

وهذا يذكرنا بوجوب إتقان العمل والاحسان فيه كوسيلة طبيعية وضرورية لتحقيق التنبية وهذا الرجل بخرج بنفسه ويباشر العمل ، ويحول الماء إلى اماكن حاجته ، ويستعمل في ذلك من الآلات والضروربات ما يسهل له ذلك(٦٩) .

## خامسا \_ الأثر السلبي لتخلف الإيمان في النشاط الاقتصادي :

عرفنا أن الأثر الإيجابى لملإيمان هو البركة فى الدنيا ، والمثواب فى الآخرة ، لكن عندما لا يوجد الإيمان ، فماذا نتوفع أن يحدت إلا الخراب والمدمار والمضياع ، وهلاك الحرث والنسل ، وانتشار الفساد فى البروالبحر والجو ؟ هذا فى الدنيا ولما فى الآخرة فالعذاب الشديد .

ففى القرآن الكريم الكثير من الآيات التي تؤكد هذه الحقيقة ،

۱ - قوله تعالى: « وبن اعرض عن ذكرى ، فإن له معيشة ضنكا ،
 ونحشره يوم القيامة اعبى ، قال : رب لم حشرتنى اعبى وقد كنت بصيرا »(٧٠) .

والذكر في الآية الكريبة يقع على القرآن وعلى سائر كتب الله ، والضنك أصله الضيق والشدة ، وهذا الضيق المتوعد به يكون في الدنيا وفي القبر وفي الآخرة ، وقد روى ذلك عن على - رضى الله عنه - وقال : « عقوبة المعصية ثلاثة : ضيق المعيشة ، والعسر في الشدة ، والا يتوصل إلى قوته الا بمعصية الله » (٧١) .

<sup>(</sup>٦٩) النظر تفصيل ذلك في فصل العمل من كتابي « المال في المشريعة الإسالامية بين الكسب والإنفاق والتوريث صص ٥٤ \_ ١٠٣ » الطبعة الأولى ، دار الزهراء سنة ١٩٨٩ م .

<sup>(</sup>۷۰) سورة طسه : ۱۲۵ ، ۱۲۵ -

<sup>(</sup>٧١) تفسير الفخر الرازي جـ ٢٨ ص ١٣١٠ -

٢ - وقال : « ظهر الفساد في البر والبحر بها كسبت ايدى الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون » (٧٢) . فهذه الآية تدل على أن الفساد بكل الوانه وانواعه اقتصاديا أو غيره مرده البعد عن منهج الله والانغماس في المعاصى ، كما أن الآية تشير إلى رحمة الله بعباده ... رغم بعدهم عن منهجه - فلم يعاقبهم بكل ذنوبهم بل ببعضها ، فهاذا لو عاقبنا بكل ذنوبنا ؟ إنه لو فعل ذلك لما ترك على ظهر الأرض من دابة ، كما تشير الآية إلى أن الغرض مما ينزله بهم من عقوبات هو أن يفيقوا من غفوتهم ويفيئوا إليه مخبتين نادمين .

٣ ـ وقال: « فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات احلت لهم.
 ويصدهم عن سبيل الله كثيرا » ولخذهم الربا وقد نهوا عنه ، واكلهم
 أموال الناس بالباطل ، واعتدنا للكافرين منهم عذابا اليما »(٧٧) .

وهده الآية تذكرنا على سبيل التعليم واخذ العبرة ما حدث للامم السابقة ، فاليهود لما انحرفوا عن منهج الله وهديه فارتكبوا عدة جرائم اخلاقية واقتصادية ، كالظلم والصد عن سبيل الله مما يؤكد بعدهم التام عن الإيمان ، بحيث لم يكتفوا بكفرهم بل منعوا غيرهم عن الأخذ بمنهج الله والاهتداء بهديه ، وإصرارهم على أكل الربا رغم نهى الله عنه لما فيه من تدمير اقتصاديات الأمم ، وأكل أمرال الناس بالباطل ، وفي هدذا الوصف الأخير إجمال لكل الوان النشاط الاقتصادي الفاسد كالسرقة والاحتكار ، والاستغلال ، والغش ، والتدليس إلى آخر ما يندرج تحت

<sup>(</sup>٧٢) الروم: ٤١ ، والظاهر أن الفساد المذكور في الآية عام يشمل كل ما يصح إطلاق أسم الفساد عليه ، سواء أكان راجعا إلى افعال بني آدم ومن معاصيهم واقتراقهم السيئات وتعاظمهم وتظالمهم وتقاتلهم، أم راجعا إلى ما هو من جهة الله سبحانه بسبب ذنونهم كالقحط وكثرة المخوف والموتان - انظر فتح القدير للشوكاني ج ٢٢٨/٤ -

<sup>(</sup>۷۳) النساء : ۱۹۰ - ۱۳۱ ، ،

وصف اكل أموال الناس بالباطل • وتذكر الآية أن الله عز وجل \_ أنزل بهم عقابه من جنس عملهم حيث حرم عليهم طيباب كانت في الأصل حلالا لهم مثل: كل ذي ظفر من الحيوان ، وشحوم البقر والغنم إلا ما كان على ظهورها أو حول أمعائها ، أو اختلط بالعظم إلى غير ذلك(٧٤) .

٤ - ذكر القرآن الكريم قصة صاحب الجنتين و فقال : « واضرب لهم مثلا رجلين جعلنا لاحدهما جنتين من اعناب ، وحففناهها بنخل ، وبجعلنا بينها زرعا ، كلتا الجنتين آتت اكلها ، ولم تظلم منه شيئا ، وفجرنا خلالهما نهرا ، وكان له ثمر فقال لصاحبه وهو طالم لنفسه اقال : الكثر منك مالا واعز نفرا ، ودخل جنته وهو ظالم لنفسه اقال : ما أنظن أن تبيد هذه ابدا ، وما اظن الساعة قائمه ، ولئن رددت إلى ربي لأجدن خيرا منها منقلبا والله عالمه وهو يحاوره : اكفرت بالذى خلقك من تراب ، ثم من نطفة ، ثم سواك رجلا ، لكنا هو الله ربى ، ولا اشرك بربى احدا ، ولولا إذ دخلت جنتك قلت : ما شاء الله ، ولا اشرك بربى احدا ، ولولا إذ دخلت جنتك قلت : ما شاء الله ، خيرا من جنتك ويرسل عليها حسبانا من السماء فتصبح صعبدا زلقا . أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا ، والحيط بثمره فاصبح يقلب أو يصبح ماؤها غورا فلن تستطيع له طلبا ، والحيط بثمره فاصبح يقلب كفيه على ، النفق فيها وهم خاوية على عروشها ويقول : ياليتني لم اشرك بربى احدا ، ولم تكن له فشة ينصرونه من دون الله وما كان منتصرا » (٧٥) .

<sup>(</sup>٧٤) قال الله - تعالى - : • وعلى الذين هادوا حريفا كل ذى ظفر ، ومن البقر والغنم حرمنا عليهم شجومه اللا ما حملت ظهورهما أو الحوايا أو ما اختلط بعظم ذلك جزيناهم ببغيهم وإنا لصادقون » ( الأنعام : آية ١٤٦ ) .

انظر في تفسيرها احكام القرآن لابن العربي ج ٧٦٩/٢ .

٠ ٤٢ - ٣٢ : ١٤٥١ (٧٥)

فاحد هذين الرجلين كان غنيا وقد ذكرت الآيات كثيرا من مظاهر هـذا الثراء المـادى ، ومن خلال الحـوار بينه وبين صاحبه الفقير ، يتضح لنا انه إنسان مغرور راكن إلى الدنيا ، كافر بحق خالقه ، جاحد لنعبه ، يظن أن الله أعطاه هـذا الثراء لأنه بستحقه ، أما الآخر المؤرن فقد لفت نظره إلى وجوب الإيمان بالله وتوحيده ، ونسبة كل فضل إلى مشيئته ، وفي نهاية الموقف اسدل السـتار على هـذه الخاتبة المفجعة لهذا الإنسان الملحد ، حيث لحيط بثمره فاتلفته جائحة من السـماء ، فجعل يقلب كفيه ندما وحسرة ، ويتاسف لأنه أشرك بالله » (٧٦) ،

اين هذا من صاحب البستان الذي امر الله السحاب أن يسقى أرضه ؟ كلاهما مارس نشاطا اقتصاديا ولكن أحدهما كان نشاطه مبنيا على الإيمان فبارك الله له ، والآخر اشرك بالله واغتر بما في يده فكان عاقبية امره خسرا -

٥ - وقد وضع الله - عز وجل - في كونه سننا يسير عليها لا تتبدل ولا تتحول - إلا إذا شاء - ومن هده السنن أنه يزيد النعم بالشكر ، ويزيلها بالكفر والمعساصي ، وإنه لا يبسدل العمه على قوم طالما كانوا مستقيمين على هديه ممتثلين أوامره مجتنبين نواهيه ، عابدين له وحدم سواء اكانوا أفرادا ألم أمها وجماعات ،

<sup>(</sup>٧٦) ذكرت بعض كتب التفسير انهما كانا شريكين أو كانا المخويين و وكان الولهما مؤمنا والآخر كافرا و فاقتسما المال و فتصرف المؤمن هي ماله تصرفا حسنا و وتصرف الآخر بجشع وطمع و فكان من نتبجة ذلك أن زاد مال الكافر سريعا فغر ذلك وزاده كفرا وظل المؤمن معتدلا قانعا والآيات تبين نهاية الكافر وحسرته على ماله و

انظر مختصر تفسير ابن كثير ج ٤١٨/٢ هامش رقم ١ للصابوني عن السهيلي ٠

٦ - وهن هذه المواقف التي يبدو فيها بوضوح اثر الايهان سلبا وابجابا على النشاط الاقتصادي ، موقف سبا ، وكيف أنهم عاشوا فترة رخاء وازدهار اقتصادي بدت مظاهره المادية في كثير من حياتهم وكان هذا نتيجة إيمانهم بربهم وشكرهم له ، فلما نحولوا عن طريق الايمان حول الله حالهم إلى فقر سُديد ، وسنات يضرب به المئل ، فيقال : « تفرقوا أيدى سبا » ،

بقول الله - عز وجل - : « لقد كان لسبا في مسكنهم آية ، جنتان عن يمين وشبال ، كلوا من رزق ربكم واشكروا له ، بلدة طبية ورب غفور ، فاعرضو فارسلنا عليهم سيل العرم ، وبدلناهم بجنتيهم جنتين ذواتي اكل خمط وآثل وشيء من سدر قليل ، ذلك جزيناهم بما كفروا ، وهل نجازي الا الكفور ؟ وجعلنا بينهم وبين القرى التي باركنا فيها قرى ظاهرة وقدرنا فيها السير ، سيروا فيها لبالي واياما امنين ، فقالوا : ربنا باعد بين اسفارنا ، وظلموا انفسهم فجعلناهم احادبت ومزقناهم كل ربنا باعد بين اسفارنا ، وظلموا انفسهم فجعلناهم احادبت ومزقناهم كل

وتشسير الآيات إلى مظهر آخر هام جدا من مظاهر تقدمهم الاقتصادى فى فترة إيمانهم وشكرهم وهو الأمن والاستقرار ، وفى ختام الآيات يقرر الله ـ عز وجل ـ أن هـذه سنته فى خلقه لا ينزل عقابه إلا بمن يستحقه

<sup>(</sup>۷۷) سورة سبا: الآیات ۱۵ س ۱۹ و کانت سبا لملوك البهن ، وکانوا في نعمة وغبطة في بلادهم وعیشتهم واتساع ارزاقهم ونهائهم ، وهسذا الرفاء الاقتصادی الذی کان یحیاه اهل سبا واضح من وصف القرآن الکریم لبلادهم بالجنتین ، وکان هدذا نتیجة ایهانهم وشکرهم ، ولکنهم لما اعرضوا عن منهج الله وسننه في الکون وکفروا بانعمه ، سلبهم الله هده النعم ، فارسل علیهم سیل العرم ، فقضی علی سد مارب الذي کان سببا في رضائهم ، فتشتنوا في کل مکان وتحولت بلادهم الي فقصر وضائه

٧ - واصحاب الجنة الذين قص الله علينا خبرهم حنى لا نصنع مثل صنيعهم ، قال الله - تعالى - فيهم : « إنا بلوناهم كما بلونا اصحاب المجنة إذ اقسموا ليصر منها مصبحين ، ولا يستثنون فطاف عليها طائف من ربك وهم نائمون ، فاصبحت كالصريم ، فتنادوا مصبحين ، أن اغدوا على حرثكم إن كننم صاربين ، فانطلقوا وهم يتخافتون ، الا يدحلنها اليوم عليكم مسكين - وغدوا على حرد قادرين ، فلما راوها قالوا إنا لضالون ، بل نحن محرومون ، قال اوسطهم الم اقل لكم لولا تسبحون - فالموا سبحان ربنا إنا كنا ظالمنين ، فاقبل بعضهم على بعض يتلاومون ، قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين ، عسى ربنا أن يبدلنا خيرا منها إنا إلى ربنا واغبون ، كذلك العذاب ولعذاب الآخرة اكبر لو كانوا يعلمون » (٧٨) ،

والمعنى أن كل صاحب مال إنما هو مبتلى فيه كابتلاء اصحاب هذه المجنة ، لينظر الله أيشكر أم يكفر ، أى يظهر ذلك منه ليكون جزاء الله درسا وعبرة لأمثاله ، فيواظب الشاكر على شكره ، ويقلع الجاحد عن جحوده ، « وروى أن وأحدا من ثقيف كان له حديقة وكان مسلما ،

<sup>=</sup> 

من أهل الكفر والمحدود • انظر مختصر تفسير أبن كثير جه ١٢٥ – ١٢٧ ومن المقيد أن نتذكر أن الشكر هو وضع المنعمة في موضعها الصحيح، وأن الكفر همو تبديد الموارد بإتلافها أو افسادها ، أو الإسراف في استعمالها ، أو سوء استخدامها وهي أمور تؤدي كلها في النهاية إلى دمار هذه الموارد والحرمان منها •

<sup>(</sup>۷۸) سورة القلم: الآیات من ۲۲ ـ ۳۳ وانظر فی تفسیرها التفسیر الکبیر للفخر الرازی ج۰۸/۳۰ ـ ۹۱ · ومعنی المحرد · القوة والشدة · وقال مجاهد: علی جمد · وقال عکره : علی غیظ - انظر مختصر تفسیر ابن کثیر ح۳۱/۳۰ · وهناك اقوال اخری انظرها فی تفسیر القرطبی جست ۲۶۲/۱۸۰ - ۲۶۳ ـ ۲۶۲/۱۸۰

وكان يجعل من كل ما فيها عند المصاد نصيبا وافسرا للفقراء ، فلما مات ورئها منه بنوه ، ثم قالوا : عيالنا كثير والمال قليل ، ولا يمكنفا . أن نعطى المساكين مثل ما كان يفعل ابونا ، فاحرق الله جنتهم » . ويفهم من هدده القصة المور اهمها :

الأول: أن المسأل نعمة عظيمة من الله م عز وجل معلى المؤمن ان يشكر الله عليها بوضعها في موضعها دون سرف أو ترف أو ظلم أو طغيسان ، وإلا فإنه إذا وضعها في معصية الله استحق أن يدمرها الله عليه .

الثانى: أن ما فى أيدينا من مال الأخرين حق فيه (٧٩) ، وبخاصة المفقراء والمحتلجون ، فمن حرمهم حقهم والمسكه دونهم بانائية ، عاقبه الله م عز وجل م يزاول النعمة عنه ، وتحويلها إلى نقمة فى الدنيا وعذاب شمديد فى الآخرة -

المثالت: ان سبب ما نزل بهؤلاء يرجع إلى معصيتهم ، فالمعاصى فى المحقيقة هي سبب كل بلاء وهي الداء الخطير الذي ينتج عنه صلب النعم ، ولا شك أن سوء استخدام الموارد نوع من الذيوب ، بل يحتمل أن يكون هو المقصود بمعنى المجمود والكفران في قوله ـ تعالى ـ « ان الانسان لظلوم كفار »(٨٠) كما سبق في الفصل الماضي .

٨ ـ ذكرنا آنها النصائح الدى وجهها العلماء لقارون ، ولكنه لم
 يستجب فماذا قال ؟ وما مصيره ؟ وكيف كان مصير « هذا اثرا سلببا للإيمان؟

<sup>(</sup>۷۹) إن الحق الذي منعه أهمل المجنة المساكين يحتمل أنه كان وأجبا عليهم ، ويحتمل أنه كان تطوعا ، والأول أظهر - النظر تفسير القرطبي جـ٢٤٦/١٨٩

<sup>(</sup>۸۰) انظر : اثر المذنب في سلب النعم تفسير القرطبي جدا/١٨)

قال الله ـ تعالى ـ : « قال إنها اوتيته على علم عندى - او لم يعلم أن الله قد اهلك من قبله من القرون من همو اشد منه قوة واكثر جمعا ، ولا يسال عن ذنويهم المجرمون " فخرج على قومه في زينته ، قال الذين يريدون الحياة الدنيا ياليت لنا مثل ما اوتي قارون ، إنه لذو حظ عظيم - وقال الذين اوتوا العلم : ويلكم ثواب الله خير لمن آمن وعمل صالحا ، ولا يلقاها إلا الصابرون فخسفنا به وبداره الأرض ، فما كان له من فئة ينصرونه من دون الله ، وما كان من المنتصرين ، وأصبح الذبن تهنوا مكانه بالأمس يقولون : ويكان الله يبسط الرزق لمن يشاء من عباده ويقدر ، لولا أن من الله علينا لخسف بنا ويكانه لا يفلح الكافرون » (٨١) ،

بالتامل في هذا النص القرآني الكريم نجد ان قارون اجاب ناصحيه بانه اوتي هذا المال لعلمه بوجوه المكاسب والتجارب(٨٢) ( قوانين الاقتصاد ) مما يدل على ان العلم بهذه القوانين وتطبيقها قد يحقق الشراء الفاحش والغني الوافر ، ولكنه لا يكفي لخلق المؤمن الاقتصادي الصالح ، وان ما حصل الإنسان من مال قد يكون سببا في دماره وهلاكه ، ولذلك كان عليه ان يتعلم بجانب ما مهر فيه من علم الكسب والتجارات ، العلم الذي ينير له طريق الحباة ، وهو علم الدين والأخلاق ، ليعرف من هو فلا يزل ولا يطغى ويصون به ماله ، بل ويزيد ثراء ماديا وغني روحيا وعاطفيا كذلك ، وعندما خرج الناس في زينته انقصوا فيه إلى قسين : العامة والعلماء ، أما العامة فتمنوا مثل مكانته ، وامانته ،

<sup>(</sup>٨١) سورة القصص الآيات ٧٨ - ٨٢

<sup>(</sup>۸۲) ذكر المفسرون عدة معانى لهذا العلم ، منها هدا وهو ما اختاره ، ويحتمل ان يكون المعنى ما اختاره الزجاج من ان المراد ان الله معز وجل ما اعطاه هذا المسال لعلمه مسبحانه ما باستحقاقه ذلك ، ولكنه بعيد وفيه تكلف ،

انظر فتح القدير للشسوكاني ج١٨٧/٤

للصالحات من بركات وطيبات خير من هدد! الذى حصل علبه قارون ، ولكن هددا يحتاج إلى تضحية وصبر ،

اما مصيره فإن الآيات تذكر أن الله \_ عز وجل \_ خسفه به وبداره وبها كنوزه الأرض فأصبح أثرا بعد عين ، وكانت نهاية مفجعة أثارت إشفاق حاسديه الذبن أدركوا أن الله يوسع في الرزق على من يشاء ، ويضيق في الرزق على من يشاء ، لا ليحابى الأول ، ولا لأنه يكره الثانى ، ولكنه الابتلاء والاختبار ليزيد أو يمحو .

اما صلة هده القصة وهدا الموقف بالأثر السلبى للإيمان فواضح ، لأن قارون نسى الله تماما فى غى وضلال ، وركن إلى الدنيا ، ونسب كسب المال إلى مهارته وعلمه القاصر الذى لا خير هيه ، ورفض ان يعترف بان لله فيه حقا فكان مصيره المخسف(٨٢) ، وقد جاء على السنة العلماء لما راوا قارون فى زينته ما يفيد انهم كانوا على يقين من ان ما فيه نقمة عليه ، لأنه ينقصه الإيمان والعمل الصالح اللذان تدوم بهما النعم وتزيد ، وأن ما يحصل عليه المؤمن العامل للصالحات من ثواب الله ورضاه فى الدنيا والآخرة افضل بكثير مما حصل عليه قارون ،

ومن السنة احاديث كثيرة تدلنا على نفس النتبجة الحتمية لسلب الإيمان وهي :

محق البركة ، والعذاب الشديد في الآخرة أو في الدنيا والآخرة على السواء · ومن هذه الأحاديث :

روى أن رسول الله ما الله عبدين من عباده الكثر الله عبدين من عباده الكثر لهما المال والولد ، فقال المحدهما : اى فلان ، قال : لديك رب

<sup>(</sup>۸۳) خسف المكان بخسف خسوفا • ذهب فى الأرض وخسف به الأرض خسفا ، أى غاب به فيها • والمراد أن الله ـ عز وجل ـ غيبه وغيب داره فى الأرض •

وسعدیك • قال الم اکثر لك من المال والولد ؟ قال : بلی • أی رب قال : فكیف صنعت فیما آتیتك ؟ قال : تركته لولدی مخافة العیلة (۸٤)، علیهم قال : أما إنك لو تعلم العلم لضحكت قلیلا • ولبكیت كثیرا • أما أن الذی تخوفت علیهم قد انزلته بهم •

ويقول المخر: اى فلان بن فلان · فيقول: لبيك اى رب وسعديك · قال: الم اكثر لك من المال والولد ؟ فال: بلى إى رب قال: فكيف صنعت فيما آتيتك ؟ قال: النفقته فى طاعتك ، ووثقت لولدى من بعدى بحسن عدلك - قال: اما إنك لو تعلم العلم لضحكت كشيرا ولبكيت قليلا · اما إن الذى وثقت به انزلت بهم » (٨٥) ·

هذان الرجلان بمثلان كثيرا من الناس - فالأول ابتلاه الله بالمال والبنين فكان كل همه أن يحفظ المال ويثمره لأولاده مخافة الفقر والفاقة وترك العمل الصالح ، ولم يخرج زكاة ماله ، وبخل به عن الإنفاق في وجوهه

<sup>(</sup>٨٤) العيلة : الففسر ٠

<sup>(</sup>۸۵) رواه الطبرانى فى الصغير والأوسط وقد رواه فى الصغير عن شيخه عبد الله بن محمد بن مسلم الفريابى بسنده عن عبد الله ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ وقال : لم يروه عن الأعمش الا المفضل ولا عن المفضل إلا الأوزاعى ولا عنه إلا يوسف بن السفر وقال الهيثمى : رواه الطبرائى فى الصغير والأوسط وفيه يوسف بن السفر وهو ضعيف النظر الروض الدائى إلى المعجم الصغير للطبرائى : تحقيق حمد شكور محمود طبعة المكتب الإسلامى بيروت ودار عمار بعمان الطبعة الأولى محمود طبعة المكتب الإسلامى بيروت ودار عمار بعمان الطبعة الأولى

والنظر مجمع الزوائد ، ومنبع الفوائد للصافظ نور الدين على ابن ابى بكر الهيثمى المتوفى سنة (١٨٠٧) • شحربر الحافظين الجليلين المعراقى وابن حجر • كتاب الزكاة • باب فى الإنفاق ج١٢٣/٣ طبعة دار الكتاب ـ بيروت • الطبعة الثانية ١٩٦٧م •

ولما ورثه عنه بنوه اسرفوا في إنفاقه على ملذاتهم حتى فنى وافتقروا ، وذلك لأن والدهم ظن أن المال نافعهم ، ونسى الله \_ عرز وجل \_ ولم يتقه .

ولما الآخر فإنه وثق فى قدرة الله وغناه ، فاستثمر هذا المال الذى ابتلاه الله به فى مرضاته ، فلم يبخل به ولم يشح عن وجدوه المخير ، فورث عنه اولاده مالا مباركا ، وكان الله لهم بتوافيقه وتأييده ،

ومما تحفظه ذاكرة التاريخ ان الخليفة الراشد عمر بن عبد العزيز نظر إلى اولاده ـ وهو فى فراش الموت ـ فدمعت عينه وقال لهم: بابنى النبى لم اترك لكم إلا بضعة دراهم ، وما كنت بالرجل الذى يغنيكم برال المسلمين ، واكننى تركت لكم الله ، واستودعتكم عنده ، يقول المؤرخون انهم راوا الولاده بعد ذلك وهم يعدون العدد الوفير من الخيول المجاهدة عى سبيل الله من مالهم الخاص ، وراوا ابناء خلفاء آخرين ترك لهم آباؤهم المال يقفون امام مساجد المسلمين يتكففون الناس (٨٦) =

وذكر الامام الحمد في كتاب الزهد ان الله ـ تعالى ـ قال : « اتنا الله إذا رضيت باركت وليست لبركتي منتهي ، وإذا غضبت لعنت ولعنتي تدرك السابع من الولد »(٨٧) •

<sup>(</sup>٨٦) رسالة السياسة الشرعية ، لشيخ الإسلام ابن تيمية ، المطبوعة مع مجموع فتاوى ابن تيمية ج٢٤٩/٢٨ ... ٢٥٠ الطبعة المصورة عن طبعمة الرياض ١٤٠٤ ه .

<sup>(</sup>۸۷) نقله عنه ابن القيم في كتابه : الداء والدواء ص ١١٥ طبعة دار المسدني .

وكيف ندرك لعنته سبحانه وتعالى - السابع ،ن الولد ولا ذنب له و ان هدا يتعارض مع صريح القرآن في أكثر من موضع ومنها قوله : « آلا تزر وازرة وزر أخرى » ( النجم ٣٨ ) ويمكن أن يفهم ذلك - إن صح الحديث القدسي - على أساس التربية السيئة التي ينشيء عليها كل أب أبناءه فيتوارثون عنهم سوء المسلك ، ولكن الملاحظ أنه لم يصح من الأحاديث القدسية الا القليل ، وقد ذكرناه للتنبيه عليه ،

وهكذا ندرك أن النساط الاقتصادى في الإسلام ، مرنبط ارتباطا وثيقا بالعقيده التي أساسها ولبها توحيد الله بمعنى إفراده بالعبادة ، وبالعبادة التي تعنى الخضوع التام والتذلل الكامل مع الحب العظيم لله ـ عز وجل ـ ، وأن هذه العقيدة ذات نأثير إيجابي بتلخص في البركة لله وحده ، وأأن هذه العقيدة ذات تأثير إيجابي يتلخص في البركة المدنيا ، والنواب الجزيل في الآخرة ،

سادسا \_ مفهوم الأخلاق الإسلامية وأثرها في النشاط الاقتصادى :

الخلق في اللغة : السجية والطبع ، وما يجرى عليه المرء من عادة لازمة (٨٨) .

وفي الاصطلاح: عرفه الغزالي سبانه: « عبارة عن هيئة في النفس راسحة تصدر عنها الافعال بسهولة ويسر بن غير حاجة الى ذكر وروية ، فإن كانت الهيئة بحيث يصدر عنها الأفعال المحبودة عقلا وشرعا سبيت تلك الهيئة خلقا حسنا ، وإن كان الصادر عنها الافعال القبيصة سبيت تلك الهيئة التي هي المصدر خلقا سيئا (٨٩) ولكن يؤخذ على هذا التعريف النه جعل الخلق هو الهيئة النفسية الباعثة على السلوك بينها قسد يعتبر الخلق هو السلوك نفسه ، كما الن هذا التعريف جعل السلوك يصدر عفويا عن تلك الهيئة دون معاناة أو اختيار ، مع ان السلوك يصدر عفويا عن تلك الهيئة دون معاناة أو اختيار ، مع ان القيمة الأخلاقية السلوك ترجع في الدرجة الأولى سالي كون هذا السلوك مبنيا على الاختيار الإرادي المسئول (٠٠) ، ولمعل مما يعتذر السلوك مبنيا على الاختيار الإرادي المسئول (٠٠) ، ولمعل مما يعتذر به عن الامام الغزالي واهثاله ممن ارتضوا هذا التعريف انهم يقصدون طبع او سجية ،

<sup>(</sup>٨٨) معجم الفاظ القرآن الكريم ج١٨٧/ مجمع اللغة العربية ٠

<sup>(</sup> ۸۹) إحياء علوم الدين للامام أبي حامد الغزالي ( ت ٥٠٥ هـ ) ، ج٣/٣٥ طبعـة الحلبي •

<sup>(</sup>۹۰) الأخلاق بين العقل والنقل للدكتور أبو اليزيد العجمى ص ٢٢ طبعة دار الثقافة الطبعة الأولى ١٤٠٩ه / ١٩٨٨م -

ولعل أقرب التعريفات للصواب أن يقال إن الخلق « نوع من المران والممارسة لما يراه الشرع والعقل مصلحا لحال الإنسان ، ومحققا له السعادتين : سعادة التعايش في الحياة الدنيا ، وسعادة الثواب والتعيم في الآخرة »(٩١) وهو تعريف جيد مستخلص من تعريفات الفلاسفة والفقهاء وغيرهم ، وقد روعي فيه الغايات التي يستهدفها الإسلام من المخلق ، على أن يراعي أن هذا تعريف للخلق الإسلامي ، لأن المخلق في الإسلام لا يكون إلا حسنا ، لأن الإسلام مبنى على مكارم الأخسلاق .

وبكارم الأضلاق في الإسلام كثيرة ، وهي صفات ببنية على المعقيدة وتأتى في النظرية الشرعية في المرتبة التألية للعقيدة بباشرة (٩٢) وبالرغم من أن الأخلاق الإسلامية كثيرة لا يمكن حصرها ، فإنه يمكن تصنيفها إلى ثلاثة أنواع حسب الباعث عليها :

١ - بعض الأخلاق الإسلامية أساسها الاعتراف للغير بما له ،ن صفات
 كمال أو بماله من حق ، ولو كان في ذلك الاعتراف مساس بما يشتهي
 الإنسان لنفسه ،ن كمال أو مجد .

٢ ــ اداء الحقوق التي على الإنسان كاملة إلى غيره ، والإنعام على غيره بعطاء من علمه أو من قدرته الو من جاهه ، أو من ماله •

٣ ـ النظر إلى أن كل المنح التي يختص الله بها عباده ، ويوزعها ،
 بينهم ، إنها هي مظاهر حكمة الله .. تعالى .. وعدله (٩٣) ..

<sup>(</sup>٩١) المسابق ص ٤٦

<sup>(</sup>٩٢) النظرية العامة للشريعة الإسالامية للدكتور جمال عطية ، الطبعة الأولى ص ٨٨

<sup>(</sup>۹۳) الثقافة الإسلامية جا/۱۹۷ ـ ۱۹۹ من بحث الشيخ عبد الرحمن حبنكة ، طبعة جابعة أم القرى ـ بمكة المكرمة بدون تاريخ -

وأهم خصائص الأخلاق الإسلامية يمكن اجمالها في ثلاثة أدور :

المسا احكام شرعية الأوامر الأخلاقية الأن المسلم ينظر إليها على اساس انها احكام شرعية طلوب العمل بها أو بمقتضاها ، ولانها من جهة أخرى أوامر إلهية - فهى بلا شك تستحق التعظيم والتنفيذ والفرق بين الأخلاق الاسلامية وغيرها ما قد يتفق معها في الشكل والصورة ، أن الباعث على الأخلاق عند المسلم أمر اعتقادى ، بينما الباعث عند غيره تحقيق المنفعة أو المصلحة المادية البحتة فمثلا إذا رأينا التاجر المسلم يصدق ولا يغش ، ولا يخدع ، ولا يطفف الكيل والميزان فلأن الشرع أمره بذلك ومن ثم فهو ملتزم بأحكام الشرع البينما إذا وجدنا غيره متفق معه في نفس تلك الأخلاق ، فإن الباعث عند غير المسلم ( الأوروبي مثلا ) مختلف ، فهذا الأخير ما دفعه إلى التظاهر بهذه الأخلاقيات إلا تجربته مختلف ، فهذا الأخير ما دفعه إلى التظاهر بهذه الأخلاقيات إلا تجربته التي أن همذا السلوك هو أعظم وسيلة للربح ،

٢ - ثبات القواعد الأخلاقية في الإسالام ، وذلك لأنها مبينة على قيم واسس ثابتة ، فالحلال هو الحلال في كل زمان ومكان ، والحرام هو المرام كذلك ، وهذا فارق آخر يميز الأخلاق الإسلامية عن غيرها - فالأخلاق عند غير المسلم كالماء يتلون ويتشكل حسب الاناء الموجود فيه ، وهذا الاناء هو المصلحة النفعية ، بل لقد ذهب بعض فلاسفة الغرب إلى ان الإنسان هو صانع القيم ومن ثم فلا إلزام ولا التزام إلا بالغاية النفعية - ولذلك لا نعجب إذا سمعنا أن بعض الدول الغنية تلقى بفائض إنتاجها من سلعة معينة في مياه المحيط حتى لا تكثر في الأسواق فينخفض ثمنها ، الأمر الذي قد يجعل قولنا قريبا إلى الصواب ، إذا قلنا أن الهدف الذي يتغياه الإسلام من وراء اخلاقياته هدو تكوين المجتمع الفاصل ، بينما لا هم للأخلاق على الجانب الآخر إلا إثسباع السعار المادي .

٣ ــ السبة الثالثة : هي التسابي - وهــذا يعني أن المسلم لا يقف عند ظاهرة تلبية الطلب يراثي به الناس ، بل يترقى بسلوكه الأخلاقي

إلى وثبة فوق الإسلام أو الاستملام ، وفوق مرتبة الإيمان إلى مرتبة الإحسان ، التى تقنضى أن يراقب المسلم ربه كأنه يراه لأنه إذا لم يكن يراه فأن الله \_ سبحانه وتعالى \_ يراه ، ومن تم غإن المسلم متمسك بالأخلاق حتى وإن رأى فى التممك بها انهلاك المحقق ، ويناى عن مخالفة هذه الأخلاق وإن كأن فى مخالفتها النجاة المحققة ، لأن الحياة المحقيقية لا تكون إلا بالتمسك بالشرع والانقياد له ، أما مخالفته فهى الهادك المؤكد (٩٤) .

وما يلفت النظر أن النظام الإسلامي هو النظام الوحيد الذي ربط بصراحة ووضوح في نظريته الافتصادية بين الاقتصاد والأخلاق ، بل إن كبسرى النظريات الاقتصادية تتصرف في حياقة على عزل الجسوانب الاقتصادية عن القيم الأخلاقية (٩٥) بحجة أن الاقتصاد علم والقبم الأخلاقية صفات شخصية ، ومن أهم خصائص العلم الموضوعية التي تجعله بمناي عن الجوانب القيمية وهي مغالطة واضحة لأن كل مذهب اقتصادي من المضروري أن يكون نابعا من ايديولوجية خاصة وإلا فها معنا أن يكون هناه اقتصاد راسمالي ، واقتصاد اشتراكي ؟ أضف الى ذلك أن الاقتصاد يقوم على أساسين احدهما على تجريبي وهذا مجاله التجارب العامة ولا مجال فيه للقيم ، وجانب تضر هو المذهب وهذا تدخله القيم ويختلف به شكل الاقتصاد من نظام إلى نظام .

وبالنسبة للإسلام فإنه الولى دعامتى الاقتصاد ـ العمل والمال ـ عناية خاصة واسبخ عليهما اخلاقياته وقيمه ، ولذلك فالعمل فى الإسلام له فلسفته النابعة من تعاليم الإسلام التى بختلف فيها عن غيره من النظم الاقتصادية الأخرى ، وكذلك المال ، وبالرغم من اننا قد تناولنا كلا من هاتين

<sup>(</sup>٩٤) الأخلاق بين العقل والنقل ص ٢٠٠ - ٢٠١

<sup>(</sup>٩٥) خصائص إسلامية في الاقتصاد ، للدكتور حسن العناني صن ١٠٦ طبعة الاتحاد الدولي للبنوك الإسلامية -

الدعامتين حيث تناولنا موقعه من النظام الإسالامي في كان اخر (٩٦) ، فإن هذا لا يهنعنا من أن ننوه هنا بأن الإسلام عرف قيمه العمل الحقيفية وهي أنه عبادة الباعث عليها العقيدة ، وأن العمل المجافى لأخلاقيات الإسلام عمل محرم مرفوض مهما تحقق من ورائه من ربح فهو سسحت ، وللمال وظائفه التي تخدم العمل وترتقى به ، وأن تنبينه واستثماره يلزم أن تكون في الإطار العام لأخلاقيات الإسلام (٩٧) ،

ولقد صسور ابن خلدون - رحمه الله - حالة المجنمع الاقتصادى عندما ترحق فيه بعض القيم مثل قيمة العددل و يقول وكانه يصور احوال بعض البائد الإسلامية الآن « اعلم أن العدوان على الناس في أمرالهم ذاهب بامالهم في تحصيلها واكتسابها ، لما يرون حينئذ من أن غابتها ومصيرها انتهابها من أيديهم ، وعلى قدر الاعتداء ونسبته يكون انقباض الرعية عن السعى في الاكتساب ، والعمران ووفوره ونفاق اسواقه إنها هو بالاعمال ، فإذا قعد الناس عن المعاش كسد العمران ، وانتقضت الأحوال ، وانذعر الناس في الآفاق في طلب الرزق ، فخف ماكن القطر، وخلت دياره ، وخربت أمصاره واختل باختلاله حسال الدولة (٩٨) ، ومن اسد الظلمات واعظمها في إفساد العمران تكليف الأعمال وتسخير ومن اسد الظلمات واعظمها في المساد العمران تكليف الأعمال وتسخير الرعايا بغير حق ، وذلك أن الأعمال من قبيل الترويلات ٠٠٠ وأعظم من ذلك في الظلم وإفساد العمران وفساد الدولة التسلط على أموال الناس بشراء ما بين أيديهم بأبخس الأثمان ، ثم فرض البضائع عليهم بأرفع الاثران على وجه الغصب والإكراه في الشراء والبيع » (٩٨) .

<sup>(</sup>٩٦) انظر كتابنا « المال في الشريعة الإسلامية بين الكسب والإيفاق والتوريث » الطبعة الأولى بدار الزهراء • وقد خصص الفصل الأول من الباب الأول للمال ، والفصل الثاني منه للعمل • الطبعة الأولى سنة ١٩٨٩م (٩٧) الإطار الأخلاقي لمالية المسلم : لقطب إبراهيم ص ١٩٥ – ٢٠٠ طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة ١٩٨٧م •

<sup>(</sup>۹۸) مقدمة ابن خلدون ص ۲۵۵ ـ ۲۵۸ طبعـة الشعب ومعنى وانذعر الناس اى تفرقوا وفروا .

ولا عجب من أن افتقاد خلق وأحد من أخلاق الإسلام وهو العدل في هذا المثال يؤدي إلى كل هذا الاختلال في البناء الاقتصادي ، وإذا انعدم العدل ساد الظلم ، وقد ذكر أبن خلدون - كما رأينا - في هذا النص الرائع العديد من صور الظلم ، وجعل بعضها اسوا من بعض وجعل أسواها التحكم في أسعار السلع والخدمات بغير حق ، والاستيلاء على مكاسب الناس وارزاقهم ، وتاميم متلكاتهم أو مصادرتها .

وبالرغم من أن الأخلاق الإسلامية كل لا يتجزأ ، فإن بعض هذه الأخلاق أقوى صلة من بعضها الآخر بمجال النساط الاقتصادى • وذلك مثل الأخلاق التالية التي تعتبر أهم الفضائل وأمهاتها •

١ - الصدق ، هو الإخبار عن الشيء بما هو عليه ، بينها الكذب الإخبار عن الشيء على خلاف ما هو عليه ، وفي مجال التعامل يكون الصدق بالإخبار عن الأوصاف الواقعية الحقيقية لموضوع العقد ، وفي بعض العقود - مثلا - يكون الصدق في ثبن شراء المبيع ، وتكلفة نقله أو ما إلى ذلك مثل بيع المرابحة أو المحطيطة أو المواضعة ، أي حين بكون البيع بثمن الشراء مع ربح محدد ، أو بنفس ثمن الشراء أو بخسارة محددة ، بينما مخالفة ذلك كذب يعطى الطرف الآخر حق الفسخ ،

٧ - الأمانة : وهى خلق مرتبط بالصدق ، وإذا كانت الأمانة تعنى تحمل المسئولية والقبام بالتكاليف ، فإن ذلك يكسبها اهمية عامة فى مجال الأخلاق ، كما يكسبها اهمية خاصة فى مجال التعامل ، لأن المواجب - لكى تستقر المعاملات - أن تكون هناك ثقة متبادلة بين المنتج والمستهلك والتاجر ،

٣ ــ الوفاء والمراد به اداء الإنسان ما عليه من واجبات أو المتزامات ،
 ولما كان التعامل بين الناس اساسه ذلك الالتزام بموجبات العقود ،

فإنه يجب - لاستقرار المعاملات ونموها واتساعها ه - ولامر الشرع بالوفاء بالعقود - (٩٩) قيام كل من طرفى العقد بالوفاء بالتزاماته تجاه الطرف الاكثر ، وبخاصة فى عقود المعاوضات والشركات والتوثبقات وقد ندب الشامح فى عقود الإرفاق منل القرض ، حيث حض على إنظار المعسر ، أو التصدق عليه (١٠٠) .

٤ - حسن المعاملة و المراد بها السماحة في المعاملة ، بآن يكون المسلم سمحا إذا باع ، سمحا إذا اشترى ، سمحا إذا قضى ، سمحا إذا اقتضى ، وليس معنى السماحة التفريط في الحقوق بل المراد بها حسن الطلب والرفق واللين ، وقد حث الشارع على حسن (١٠١) القضاء ويدخل ضمن ذلك رد الأجود والأحسن ، لأن همذا يدل على حسن الخلق النابع من العقبدة الصحيحة (١٠٠) .

وإذا كانت هذه الخلاقا فاضلة تعبر عن استقرار المعاولات وتطورها واتساعها بطريق الإيجاب ، فإن هناك معظورات حذر منها الشارع ، لأن من شانها تكدير هذه المعاملات بين المسلمين ، وبن هذه الأخلاق ،

۱ سبخس الكيل والميزان • وهو المعروف شرعا بالتطفيف ، بمعنى
 انه إذا كان للشخص حق اخذه بزيادة في الكيل أو الموزن أو ما يلحق بهما ،

<sup>(</sup>٩٩) من ذلك قوله تعالى : « يايها الذين آماوا أوفوا بالعقود » صدر سورة المائدة -

<sup>(</sup>۱۰۰) قال الله ـ تعالى ـ : « وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة ، وان تصدقوا خبر لكم إن كنتم تعلمون » سورة البقرة آية رقم ۲۸۰ -

<sup>(</sup>۱۰۱) من ذلك قوله \_ الله على الله الماسكم قضاء » رواه احمد والترمذي وصححه .

<sup>(</sup>۱۰۲) انظر تفصيل ذلك في ( التعالم التجاري في ميزان الشريعة ) لأستاذنا الدكتور يوسف قاسم ص ۲۲ - ۳۲ ، الطبعة الأولى ( ۱۲۰۰ هـ - ۱۹۸۰ م ) دار النهضة العربية ٠

وإذا كان عليه كر فنقص ، وقد كان بعض اهل المدينة يفعلون ذلك عندما هاجر النبى - مرابعة المرابعة المرابع

٧ ـ النهى عن المنافسة غير المشروعة • فقد نهى الشارع عن البيع على بيع الأخ ، كما نهى عن التناجش ، وهو ان يتظاهر برغبته فى البيع او الشراء لسلعة ليرفع من ثمنها ، دون ان تكون له رغبة حقيقية فى ذلك ، ومن هذا الباب نهى الشارع عما من شانه ان يحدث اضطرابا فى الأسواق • مثل تلقى الركبان ، وبيع الحاضر البادى ونحوهما من صور الكسب الحرام ، وللإمام تعزير من يفعل هذه المخالفات وإمثالها من كل ما من شانه إحداث الاضطراب فى اسواق السلع والعمل والمان والخمل والمان

٣ ـ النهى عن الغش والخداع • وقد نفى الشارع الكريم أن يكون الغشاش مين يستحقون وصف الانضهام إلى جماعة المسلمين • فقال ـ الغشاش من غشنا قليس منا »(١٠٦) أي ليس على هدينا • وهذا واضح

<sup>(</sup>۱۰۳) انظر اقوالا حيدة في هذا عن ابن عباس ، وعن السدى في أسباب النزول لجلال الدين السيوطي ص ٣٣٣ ـ ٣٣٤ طبعة عالم الكتب ـ بيروت ٠

<sup>(</sup>۱۰٤) انظر تبصرة الحسكام لابن فرحون ج ٢ - ٢٠٠ - ٢١٤ طبعة بيروت -

<sup>(</sup>١٠٥) السابق ص ١٤٣٠

<sup>(</sup>۱۰۹) رواه الترمذى • وهدذا لفظه عن ابى هريرة \_ كتاب البيوع • باب ما جاء فى كراهية الغش فى البيوع : قال « وفى الباب عن ابن عبر ، وابى الحبراء وابن عباس ، وبريدة ، وابى بردة بن نيار وحذيفة بن اليمان • حديث ابى هريرة حديث حسن صحيح • والعمل على

فى الدلالة على التحريم • واما حكم العقد بعد ثبوت الغش والخداع فيه ، فإن الظاهر فساده ، ولكن قد ورد فى الحاديث اخرى ما يفيد جلوازُ العقد(١٠٧) لورود الفساد على أمر خارج عن اركان العقد الأساسية

هـذا عند أهل العلم ، كرهوا الغش وقالوا : الغش حرام • ج ٣٨٩/٢ طبعة دار الفكر •

ورواه ـ ابو داود في كتاب البيوع · باب في النهى عن الغش عن ابي هريرة ايضا ولفظه « ليس منا من غش » · ج ٢٧٢/٣ تحقيق الشيخ محمد محيى الدين عبد الحميد ·

ورواه ابن ملجه في كتاب التجارب ، باب : النهى عن الغش ـ من حديث ابى هريرة بلفظ : « ليس منا من غش » ورواه عن أبى الحمراء بلفظ : « من غشنا فليس منا » ولكن في الزوائد أن في أسناده أبا داود نفيع بن الحارث وهو أحد الفقهاء التروكين ، انظر سنن ابن ماجة تحقيق محمد فؤاد عبد الباقى ج ٧٤٩/٢ .

ومالك موافق للشافعى فى ذلك · انظر بداية المجتهد ج ١٧٥/٢ طبعة بيروت ١٤٠٥ ه / ١٩٨٥ م ونيل الأوطار للشوكانى ج ٢٤١/٥ طبعة الحلبى ·

( الايجاب والقبول ) ولكنه في نفس الوقت اعطى للمتضرر الخيار في درم هسدًا المضرر بفسخ العقد او اخذ التعويض المناسب ، لأن رضاه ببني على غير هده الصفة التي اكتشف انه خدع فيها (١٠٨) وللإمام تعزير الغاش بما يراه مناسبا (١٠٩) -

وهكذا ندرك ان النشاط الاقتصادى في الإسلام ، مرتبط ارتباطا وثيقا بالعقيدة ، التي اساسها ولبها توحيد الله ، بمعنى إفراده بالعبادة ، وبرتبط بالعبادة التي تعنى الخضوع والتذلل مع الحب لله ـ عز وجل ـ وان ذلك مرتبط بنية الإنسان التي تعنى إخلاصه العمل لله وحده ، وان هذه العقيدة ذات تأثير إيجابي يتلخص في البركة والنباء ، وانه عند فقدان هذه العقيدة يكون الأثر السلبي الذي يتلخص في محق البركة في الدنيا ، والعذاب الشديد في الآخرة ، ومرتبط كذلك بالأضلاق الإسلامية التي تعنى المران والمهارسة لما يراه الشرع والعقبل مصلحاً لحال الإنسان ومحققا له السعادتين : سعادة الدنيا وسعادة الآخرة -

وواقع المسلمين اليوم خير شاهد ، فإنهم جربوا كل وسائل الإصلاح ، وبدا ذلك في محاولاتهم المتكررة لإصلاح المسار الاقتصادي لهم ، ولكنسه على مدى قرن من الزمان ، لا تزداد هدفه المشكلات إلا حدة وتدهورا ، وذلك لانهم لم يبدلوا البداية الصحيحة ، وهي إصلاح عقيدتهم وتصفية إيمانهم من المفالطات الكثيرة التي شابته ، والتي من أهمها عزل العبل عن الإيمان ، وإفراغ العبادة من مضمونها ، وقصرها على الشعائر ، وتأدية هدفه الشعائر بلا مقتضياتها ، والفصل بين العقيدة والعبادة والأخلاق .

وإذا ارادت حكوماتنا مخلصة أن تحل هذه المعضلات الاقتصادية ، وإن تحقق الرخاء الاقتصادى لأمتنا الإسلامية ، فإن عليها أن تبحث عن

<sup>(</sup>۱۰۸) التعامل التجاري ص ۳۷ ـ ۷۱

<sup>(</sup>١٠٩) تبصرة المحكام لابن فرحون ج ١٤٢٢

الباعث المقيقى لجماهير هذه الأمة إلى البعث والنهوض فى جميع مجالات الحياة ، ومنها المجال الاقتصادى ، إن لكل امة كما ان لكل فرد مفتاح شخصيته ، كما كان يقول دائما الأستاذ عباس العقاد ، ومفتاح شخصية الأمة الإسلامية ، هو الإسلام نفسه ، إن تلافيف عقلية هذه الأمة ، واعماق وجدانها ، واشواقها وعواطفها ، وطموحها هذه كلها لا يفتحها إلا مفتاح واحد ، إنه الإسلام عقيدة وشريعة ، ومهما استعملنا من مفاتيح اجنبية فسوف نظل عاجزين عن تحريك هذه الجماهير ، ودفعها إلى التنمية الشماملة وتعويض ما فاتهما من تقدم فى جميع مجالات الحيماة ،

يقول الدكتور احمد النجار ـ وهو صاحب خبرة وتجربة رائدة فىهذا المجال الهام ـ : « إن الدول النامية فى حاجة إلى فلسفة للتنمية ، تتفهمها الجماهير ، وتتفاعل مع مبادئها وتوجيهاتها ،

فإذا الدركنا أن المسلمين في أية دولة إسلامية يختلفون إلى حد كبير عن غيرهم من المواطنين في كثير من الدول النامية ،، من حيث تميزهم بنفسية خاصة تجعل تطلعاتهم وأشواقهم وعواطفهم وأبرجتهم متشابهة إلى حدد كبير ، وإذا علمنا أن هذه النفسية تولدت عن الدين ، وأن التركيب النفسي للمسلمين مشكل بعقل الرسالة المحمدية تشكيلا عميقا ، فإنه من العبث أن نلزم الشعوب الإسلامية بفلسفة تغاير تركيبهم الحضاري أو بمعنى آخر تخالف مفاهيم شريعتهم ،

ولكن إذا اردنا أن نقدم لإنسان هذا العالم الإسلامي ما يثير حماسه وعواطفه والشواقه لنضمن مشاركته الإيجابية فلا بد أن يكون ذلك نابعا من تعاليم الدين ، ومستمدا من الشريعة الغراء(١١٠) .

<sup>(</sup>١١٠) بنوك فلا فوائد كاستراتيجية للتنبية الاقتصادية والاجتماعبة في الدول النابية ص ٢٥ ، ٢٦ ، مطبعة السعادة ــ القاهرة سنة ١٩٧٢ م ٠

# القصل الشائث

اجتناب الشبهات خلال مزاولة النشاط الاقتصادى

## يشتمل هـذا المبحث على الأفكار التالية:

اولا: الحض على اكتساب الحلال واجتناب الحسرام •

ثانيا: تعريف الشبهة لغة وشرعا -

ثالثا : بعض النصوص الدالة على اجتناب الشبهات وتحليلها •

رابعا : نماذج من الأنشطة الاقتصادية التي تواردت عليها الشبهات -

خامسا: انواع الشبهة واسبابها -

\* \* \*

### أولا: الحض على اكتساب الحلال واجتناب الحرأم:

امرنا الشرع الإسلامي بتحرى الحلال ، لأنه طيب ،ن جهة ، ولأن فيه المصلحة الحقيقية لنا من جهة الخسرى ، سواء اكان فلك في الماكل الم في المشرب الم في الملبس ، ام في المنكح ، ام في اى نشاط آخر من انشطتنا المختلفة ، وبخاصة نشاطنا الاقتصادي ( الكسب والإنفاق ) ، لأنه أصل المكاسب "

كما انه امرنا باجتناب المصرام ، لأنه خبيث وفيه المضرر المقيقى علينا في اى نشاط ايضا من انشطتنا على اختلاف التواعها وتباين مقاصدها والمحلال ما الحله الشرع ، والحرام ما حربه الشرع ، واما ما سكت عنه فيعود إلى البراءة الأصلية (١) ، لأن الله \_ عز وجل \_ فرض فرائض وامرنا بعدم تضييعها وحد حدودا ونهانا عن تعديلها ، وسكت عن اشياء رحمة بنا دون نسيان لها ، فبنبغى أن نعود بها إلى أصلها من البراءة دون تكلف السوال عنها .

ومن عظیم فضل الله علینا ورحمته بنا ، انه فصل لنا ما حرمه علینا وحدده تحدیدا واضحا ، إما فی کتابه الذی لا یاتیه الباطل من بین یدیه ولا من خلفه ، والذی قال فی شانه « ما فرطنا فی الکتاب من شیء »(۱) ، وإما علی لسان نبیه مرابط الذی قال فی شانه :

<sup>(</sup>۱) أنظر: المستصفى من علم الأصول للامام أبى حامد الغزالى جا١٣٢١ مـ ٢١٧ الطبعة الأولى ما طبعة بولاق سنة ١٣٢٢هـ -

<sup>(</sup>۲) الأنعام: ۳۸ والمراد بالكتاب القرآن ، لأن الألف واللام إذا دخلا على الاسم المفرد انصرف إلى المعهود السابق ، والمعهود السابق ، والمعهود السابق من الكتاب عند المسلمين هو القرآن ، أما كيفية احتوائه على اصول الدين فراجع في ذلك تفسير الفخر الرازى ٢١٥/١٢

\* والتزلنا اليك الذكر لتبين للناس ما نزل الميهم ولعلهم يتفكرون »(٣) فقال : « وقد فصل لكم ما حرم عليكم الا ما اضطررتم اليه »(١) •

ومما يدل على اهمية اكتساب المطيبات أن الله أمر المسلمين والمؤمنين بأن يتحروها فقال ـ تعالى ـ : « يأيها الرسل كلوا من الطيبات ، واعملوا صالحا أنى بما تعملون عليم »(٥) وقال : « يأيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم ، واشكروا لله إن كتتم إياه تعبدون »(٦) .

وقد امتن الله علينا بانه ارسل الينا سيدنا محمدا ليحل لنا كل ما هو طبيب ، ويضع عن كواهلنا الآصار والأغلال التي كانت مفروضة على الأمم السابقة ، والتي منها تحريم الطبيات ، قال الله - تعالى - : « الذين يتبعون الرسول النبي الأبي الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل - يامرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحل لهم الطبيات ويحرم عليهم الخبائث ، ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ، فالذين آمنوا به وعزرود ونصروه واتبعوا النور الذي انزل معه أولئك هم المقلحون »(٧) .

كما أن من عظيم فضل الله علينا أنه ما حرم علينا شيئا إلا والمعل لنا بديلا منه يحقق غرضه ولكن يتسامى به · فلما حرم علينا الزنا الحل

<sup>(</sup>٣) النصل : 12

<sup>(3)</sup> الأنعسام: 119

<sup>(</sup>٥) المؤمنون: ٥١ ، الطبيات كل ما يستلذ وتشتهيه النفوس المعتدلة ، والذي يستطاب عند اهل المروءة حسلال متى اقترن بشرطه كالذكاة ، وذكر اسم الله عند من يشترط التسبية .

انظر تفسير آيات الأحكام لأستاذنا المرحوم الشيخ محمد على العسايس ج١٦٦/٢٥

<sup>(</sup>٢) البقسرة: ١٧٢

<sup>(</sup>٧) الأعسراف: ١٥٧

لنا الزواج بما طاب لنا من النساء مثنى وثلاث ورباع ، وغندما حرم غلينا السرقة اباح لنا الكسب ، وعندما حرم علينا الربا اباح لنا المشاركات المشروعة بكل الوائها من قراض ومزارعة ومساقاة وغيرها ، كما احل لنا البيع والإجارة والسلم ٠٠٠ الغ ،

وبلغ من تحسذير النبى سي المسلم المرام سي الدرام سي الن ذكر انه إذا تغسذى به الإنسسان ، وشربه ، ولبسه لا يقبل الله منه عمله ، حتى لو كان هسذا العمل من اشرف انواع العبادات واقدسها واكثرها بشقة كالجهاد في سبيل الله ، فقد ذكر النبي سي المسلم الزجل يخرج للجهاد الشعث اغبر ، ويرفع يديه للسماء ويقول : يا رب ومطعمه حرام ، ومشربه حرام ، وملبسه حرام ، فاني يستجاب لذلك ؟(٨) .

فالمسلم إذن مطالب اثناء مزاولته انشطته المختلفة ومخاصة النشساط الاقتصادى ( الكسب والإنفاق ) أن يتحرى الحلال ليكسب منه رزقه عوينفق فيه فائض دخله استثمارا وبذلا عكما أن عليه أن يتحرى الحرام ليبعد عنه ويفر منه ، طهرة لكسبه ونظافة لاستثماره وبذله .

<sup>(</sup>۸) رواه مسلم فی صحیحه ، وقد ورد ان النبی - مالی د قال المحد بن ابی وقاص : « یا سعد اطب مطعمك تكن مستجاب المدعوة » ، وانظر شرحه فی جامع المعلوم والمحكم ص ۹۲

الخرجه احمد في المسند ج٢٢٨/٢٦

اخرجه مسلم في كتاب الزكاه · باب قبول الصدقة من الكسب الطيب صحيح مسلم ج٧٠٣/٢ ترتيب عبد الباقي .

الخرجه الترمذي تفسير سبورة البقرة وقال حديث حسن •

انظره مع شرحه في شرح الإمام أبي بكر بن العربي المالكي على صحيح الترمذي ج١١٠/١١ ـ ١١١ طبعة الصاوي في (٣٥٣هـ ـ ١٩٣٤م) والدارمي في كتاب الرقاق باب في أكل الطيب ج٣٠٠/٣

كما أن من فضل الله علينا أن الحلال بين ترتاح إليه النفس المفطورة على الخير ، وإن الحرام واضح تنفر ,نه الطباع السليمة ، ولكن المشكلة حقا تكمن في أن ثمة منطقة بين الحلال والحرام ، يقف حيالها المسلم المتمسك بدينه في حيره وقلق ، ويود أن يتعرف على حكم الشرع فيها الانه حكم خفى لا يعلمه كثير من الناس وأن كان يعرفه العلماء ، وهي تلك المنطقة التي بها شبه قوى بالحلال ، وشبه قوى بالحرام ، وذلك مثل بيع المعينة ، والتورق ، والعربون ، والخ - وسيرد تعريفنا لهذه المعقود عند ذكرنا بعض النساذج التي وردت عليها الشبهات في المهارسات الاقتصادية الحديثة .

#### ثانيا: تعريف الشبهة:

#### الشبهة لفة :

ما كان فيمه تماثل بين شميئين ، ومنه قوله ما تعالى ما البقر تشابه علينا »(٩) اى اختلط علينا فلا نستطيع تمييز البقرة المطلوبة للذبح من غيرهما ، وقال : « وقال الذين لا يعلمون لولا يكلمنا الله او تاتينا آية ، كذلك قال الذين من قبلهم مثل قولهم - تشابهت قلوبهم ، قمد بينا الآيات لقوم يوقنون »(١٠) اى تماثلت واتفقت ، وقال : « هو الذى انزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هن ام الكتاب وأخمر متشابهات ، فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشمابه منه ابتغاء الفتنة وابتغماء الذين في قلوبهم تاويله إلا الله ، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنما ، وما يذكر إلا اولو الألباب »(١١) ،

<sup>(</sup>٩) البقرة: ٧٠

<sup>(</sup>۱۰) البقرة: ۱۱۸

<sup>(</sup>١١) آل عبسران: ٧

#### المسبهة شرعسا:

اختلف العلماء في تفسير الشبهة شرعا • فقال بعضهم هي \_ كما يقول ابن رجب المخبلي \_ « ما اشتبه علينا أمره بأن تعارض لنا فيه اعتقادان صدرا عن سببين مفتضيين للاعتقادين »(١٢) •

وقال الشوكاني : « منهم من قال : إنها ما تعارضت فيه الأدلة » (١٣) -

ومن المعلماء من قال : انها المباح ، وقبل المكروه(١٤) والأول هو

(۱۲) بجامع العلوم والمحكم ص ٥٨

(١٣) نيل الأوطار ج٥/٨-٣

(12) السابق وقال ابن دقيق العيد: « الشبهات هي كل ما تنازعته الأدلة من الكتاب والسنة ، وتتجاذبه المعاني ، فالإمساك عنه ورع « شرح الأربعين ، لنووية ص ٢٤ » وقال الدكتور يوسف القرضاوي: « هناك منطقة بين المجلل البين والمحرام البين في ذهن المجتهد ، إما لاشتباه الأدلة عليه ، ولما للاشتباه في تطبيق النص على الواقعة او على هذا الشيء بالذات وقد جعل الإسلام من الورع أن يتجنب المسلم هذه الشبهات حتى بالذات وقد جعل الإسلام من الورع أن يتجنب المسلم هذه الشبهات حتى والمحرد الوقوع فيها إلى موافقة الحرام المعروف » ( انظر المحلال والمحرام ص ٣٣) "

وقال السيوطى فى شرحه على سنن النسائى عند روايته لهدذا الحديث « وقد اكثر العلماء من الكلام على تفسير المشتبهات ، ونحن نبينها على امثل طريقة ، فاعلم أن الاشتباه هو الالتباس ، وإنها يطلق مقتضى هدذه التسمية على امر اشبه اصلاما ، وهو مع هدذا يشبه اصلا آخر يناقض الأصل الأول فكانه أكثر اشتباها به فقيل اشتبه ، بمعنى اختلط حتى كانه شىء واحد من شيئيين مختلفين ، إذا عرفت ذلك فقد يكون اصول الشرع المختلفة تتجاذب فرعا واحدا تجاذبا متساويا فى حق بعض العلماء ولا يمكنه تصوير ترجيح ، ورده لبعض الأصول يوجب تحريمه ، ورده

اقرب همذه التعريفات الى الصواب ، لها القول بأن الشبهة هي المساح فقد راعى انها ليست حراما وليست حسلالا فماذا يكون ؟ انها إذن مباح وبخاصة وأن الاسراف والتهادي في بعض الأمور المبلحة قد يوقع في المرام كالماكل والمشارب والملابس ونحوها . ومن عرفها بانها المكروه فقد راعي أن الشرع حذر من الشبهات - كما سياتي - ولكن لما لم يكن على الشبهة شبهة دليل فاطع يحرمها فهاذا تكون إذن ؟ النها لابد أن تكون مكروهة ، ولأن التمادي فيها يوقع في الحرام نفسه ، اما التعريف الأول فهو تعريف لها في ذاتها بصرف النظر عن الحكم المتعلق بها ٠ ولذلك فهو أفضلهسا -

# ثالثا: بعض النصوص الدالة على وجوب اجتناب الشبهات:

وقد وردت نصوص كثيرة تدل على اهمية اجتناب الشبهات ، وتحسدر من الوقوع فيها ، لما في ذلك من اندفاع نحو الحرام • ومن هدده النصسوص :

## ١ ب حديث النعمان بن بشير \_ رضى الله عنهما \_ ٠

روى البخاري ومسلم في صحيحيهما ، عن النعمان بن بشير ب رضى الله عنهما \_ قال : « سمعت رسول الله \_ أراق \_ يقول : « إن المحلال بين والمرام بين وبينهما أمور متشابهات ، لا يعلمهن كثير من الناس - فمن اتقى الشبهات فقد استبرأ لدينه وعرضه ، وبن وقع ا

ليعضها يوجب حله ، فلا شـك أن الأحوط ههنا تجنب هـذا ، ومن: تَجنبه وَصفَ بِالورع والتحفظ في الدين » · حاشية السيوطي على شُننَ · النسبائي ج٧/٧٤ نـ ٢٤٤

وقد فصل السيوطي مسائل الاشتباه والتعارض في كتابه العيم: الأشياء والنظائر عند تناوله لتعارض الأصلين • أنظر ص ٦٤ - ٧١ طبعة دار الكتب العلمية ــ لبنان الطبعة الأولى سنة (١٤٠٣ هـ ٣ ١٩٨٣ )

فى الشبهات وقع فى الحزام · كالراعى يرعى حول الحبى يوسك أن يرتع فيه · الا وإن لكل ملك حبى - الا وإن حبى الله محاربه ، الا وإن فى الجسد مضغة إذا صلحت صلح الجسد كله ، وإذا فسدت فسد الجسد كله ، الا وهى القلب » (١٥) ·

## ويفهم من هدا الحديث عسدة أمور:

( ا ) المحلال بين واضح ، والمحسرام المحض كذلك ، ولكن بين الأمرين أمورا تشتبه على كثير من الناس : هل هي من المحلال أم من المحرام وأما الراسخون في العلم فلا يشتبه عليهم ذلك ويعلمون من أي القسمين هي ...

(١٥) رواه الإيام أحمد في مسند النعمان بن بشدير ج١٦٩/٤، ٢٧٠ ، ٢٧٠

والبخارى في مواضع منها كتاب الإيمان • باب فضل من استبرا . لدينة • انظر شرحه في عمدة القارىء جـ ٢٩٥/١ – ٣٠٢

• ومسلم في كتباب المساقاة • باب اخذ المحلال وترك الشبهات • انظره مع شرح النووى ج٢٨/١١٩

وابو داود في كتاب البيوع ، باب في اجتناب الشبهات ، انظره مع شرحه في عون المعبود ج٩/١٧٧ - ١٧٨ ، ضبط وتحقيق عبد الرحمن عثمان ، الطبعة الثانية ١٣٨٨ه بـ ١٩٦٩م ، المطبعة السلفية بالمدينة ،

• ورواه الترمذي في ابواب البيوع · باب في اجتناب الشبهات · اتظره مع شرح ابن العربي (عارضة الأحوذي ) جـ ١٩٨/٥ - ٢٠٦

● وابن ماجة في كتاب الفتن · باب الوقوف عند الشبهات, ج١/١٨/٢ وهو الحديث رقم ٣٩٨٤

• والخرجه النسائى في كتاب البيوع - باب اجتناب الشبهات ج١١/٧٠

(ب) وقوله - أولية - : « لا يعلمهن كثير من الناس » يدل على ان من الناس ، ن يعلمها ، وإنما هي تشتبه على من لم يعلمها وليست مشتبهة في نفس الأمر ، وذلك لأن النبي - والله المحق بالرفيق الأعلى الا بعد ان اكمل الله دينه وبينه رسوله - والله الله دينه وبينه رسوله - والله بينه ، ولكن هذا البيان عليهم ، وما ترك حلالا إلا بينه ولا حراما إلا بينه ، ولكن هذا البيان على درجات فبعضه اشتهر وعلم من الدين بالضرورة من ذلك ، حتى لم يبق فيه شك فلا يعذر بجهله في أي بلد إسلابي ، وبعضه كان بيانه دون ذلك ، ومنه ما استهر بين حملة الشربعة خاصة فاجمع العلماء على حله أو حرمته ، وقد يخفي على بعض من ليس منهم ، وهنه ما لم يشتهر بين حملة الشريعة فاختلفوا في تحليله وتحريمه ، وذلك لاسباب عديدة سوف نعرض قريبا اهمها عند حديثنا عن انواع الشبهة واسبابها ،

# ( ج ) يفيد الحديث أن الناس يقفون من الشبهات على ثلاثة اقسام :

- القسم الأول: من يتقى الشبهات لاشتباهها عليه و فهذا قد استبرا لدينه وعرضه و ومعنى استبرا طلب البراءة لدينه وعرضه من النقص والشين والعرض: هو موضع المدح والذم من الإنسان فمن اثقى الشبهات واجتنبها فقد حمى عرضه من القدح والشين الداخل على من لا يجتنبها و

القسم الثانى: من يقع فى الشبهات مع كونها ، شتبهة عليه فقد وقع فى الحرام ، اى انه سوف يقع فى الحرام بالتدريج ، وعبر بالماضى عن الستقبل للتاكد من وقوعه فكانه وقع بالفعل ، او انه لما تجرأ على ما فيه شبهة عنده ، كالذى لا يدرى المحلال هو ام حرام ، فلا يامن ان يكون حراما فى نفس الأمر ، ومثل هذا كثيرا ما يقع فى الحرام وهو لا يدرى انه حرام .

والقسم الثالث: من يجتهد ويعمل بمقتضى اجتهاده ما دام اهلا

للاجتهاد • وهدا يشبه الأول • بل لعله افضل منه ، لأن لكل مجتهد نصيبا اصاب أم أخطأ (١٦) •

د ) وفى الحديث صوره من بلاغة النبى - مَرُقَالَة - وكيفية تصويره للأمور المعنوية بالأمور المحسوسة المنتزعة اجزاؤها من بيئة المخاطبين . ويبدو هذا واضحا من غرضه - مَرَقِقَة - في التحذير من الوقوع الندريجي

(١٦) ذكر الإمام النووى أن الأشياء ثلاثة أقسام: حلال بين واضح لا يخفى حله كالخبز والفواكه والزيت والعسل والسمن ولبن ماكول اللحم وبيضه وغير ذلك ، وكذلك الكلام والنظر والمشى وغير ذلك من التصرفات فيها حلال بين واضح لا شك فيه وأما الحرام البين فكالخمر والخنزير والميتة والبول والدم المسفوح وكذلك الزنا والكذب والغيبة والنميمة والنظر إلى الأجنبية واشباه ذلك ،

والما المستبهات فمعناها أنها ليست بواضحة الحل ولا المدرمة الفهذا لا يعرفها كثير من الناس ولا يعلمون حكمها ، وأما العلماء فعرفون حكمها بنص أو قياس أو استصحاب أو غير ذلك ، فإذا تردد الشيء بين المصل والحرمة الما ولم يكن فيه نص ولا إجماع اجتهد فيه المجتهد المالحة باحدهما بالدليل الشرعى فإذا المحقه به صار حلالا ، وقد يكون غير خال من الاحتمال البين فيكون الورع تركه ، ويكون داخلا في قوله المناس ال

وما لم يظهر للمجتهد فيه شيء وهو مشتبه فهل يؤخذ بحله أم بحرمته

فيه ثلاثة مذاهب حكاها القاضى عياض وغيره والظاهر انها مخرجة على الخلاف المذكور في الأشياء قبل ورود الشرع وفيه اربعة مذاهب الأصح انه لا يحكم بحل ولا حرمة ، ولا إباحة ولا غيرها ولان التكليف عند أهل الحق لا يثبت إلا بالشرع ، والثاني أن حكمها التحسريم والثالث الإبلحة ، والرابع التوقف ،

انظر : شرح النووى لصحيح مسلم جد ٢٧/١١ - ٢٨ -

فى الحرام إذا ما استمرا الإنسان ما فيه شبهة • وان عليه ان يبتعد عن كل ما فيه شبهة ليكون فى مامن من الوقوع فى الحرام • فصور ذلك كله بالحمى الذى جرت عادة ملوك العرب فى الجاهلية ان يحموه من الأراضى المعشو شبة وتحريهم على رعيتهم الرعى فيها ، فمن تجرأ ورعى قريبا منها فقد يزل ويخطىء ويرعى فى المحظور فيعرض نفمه لعقوبة الملك • ثم بين اجزاء الصورة فذكر ان الملك الحقيقى هو الله عز وجل وان هم المناه هى محاربه • فمن اراد الا يقع تحت طائلة الوفوع فى الحرم فعليه ان يبتعد كل البعد عن محارم الله باتقاء كل ما يقرب إليه ولو كان هيه شبهة • فلا بد من سباج حول الحرام وعلى المسلم ان يتجنب اجتياز هذا السياج •

( ه ) ويستدل بهذا الحديث بن يذهب إلى سد الذرائع - وهم كل الفقهاء وإن كان المالكية اكثرهم تحكيما له في الفروع - إلى المحرمات وتحريم الوسائل إليها .

(و) كما يفيد الحديث ان صلاح حركات العبد بجوارحه واجتنابه للمحرمات واتقاء الشبهات بحسب صلاح حركة قلبه وليس المراد بالقلب العضو المعروف في الجسم إنها المراد به تلك اللطيفة الربانية الروحانية التي هي حقيقة الإنسان والتي إذا ما كانت سايمة مستقيمة استقامت جميع اعمال الإنسان قال ابن رجب الحنبلي: « ومعنى استقامة القلب ان يكون محتلئا من محبة الله ومحبة طاعته وكراهة معصيته »(١٧) .

(۱۷) راجع فى هذا بالتفصيل: جامع العلوم والحكم ص ٦٤ – ٧١ والحديث الخرجه البخارى مقطوعا فى كتاب الإيمان عن ابن عمر انظره مع شرحه فى عمدة القارى ج ١١٦/١ .

واخرجه الترمذي في أبواب صفة يوم القيامة بدون ترجمة وهو الباب رقم ١٩٠٠ انظره مع شرح ابن العربي لمه في عارضة الأحوذي جـ ٢٧٧/٩ \_

٢ \_ اخرج الترمذى وابن ماجة عن عطية السعدى • قال : قال رسول الله \_ مُولِن . « لا يبلغ العبد درجة المتقين ، حتى يدع ما لا باس به حذرا مما به باس ١ (١٨) •

سبق أن ذكرنا أن الغرض من العبادة يكين في أن يكون العبد خائفا راجيا لخالقه ومولاه والتقوى معناها مراقبةالله – عزوجل – في كل صغيرة وكبيرة اتقاء لغضبه وطلبا لرضاه • وقد ذكر القرآن الكريم ثواب المتقين في كثير من آيات كتابه الكريم ، ليرغب عباده في أن بملكوا مسائكهم • ومن هذه الآيات قواله – تعالى – : « إن المتقين في جفات ونهر - في مقعد صدق عند مليك مقتدر » (19) •

وفى هـذا الحديث يوضح لنا النبى - مُرَاقَة - انه لن يبلغ العبد درجة المتقين ، حتى يكون ورعا وقافا عند حدود الله فلا يتعداها ، بل إنه ليترك جانبا مما لا باس به اى من الحلال المباح ، خشية أن يقع

٢٧٨ الطبعة الأولى مطبعة السعادة سنة ١٣٥٣ ه. ٠

وقال عنه الترمذى: هـذا حديث حسن غريب لا نعرفه الا من هـذا الوجه وهو الحديث رقم ٢٤٥١ ، من سنن الترمذى تحقيق الشيخ الحدد شاكر ج ٤٠

والمرجه ابن ماجة في كتاب الزهد · باب الورع والتقوى ج ١٤٠٩/٢ · (١٨) جامع العلوم والحكم ص ٦٤ ، ونيل الأوطار ج ٢٠٩/٥ · (١٨) القبر : ٥٤ ، ٥٥ وقد ذكر الله - عز وجل - صفات هؤلاء المتقين فقال :

« الذين يؤمنون بالغيب ويقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون • والذين يؤمنون بما انزل اليك وما انزل من قبلك وبالآخرة هم يوقنون • اولئك على هدى من ربهم وأولئك هم المفلحون » •

سورة البقرة : الآيات ٣ ، ٤ ، ٥ ٠

فيما به باس وحرمة وليس معنى ذلك أن الورع فى ترك الحلال فإن هذا غير صحيح ، ولا هو مراد من الحديث ، فإن الورع هو ترك ما فيه شبهة المحرام والوقوف عند الحلال ، ولكن إذا بلغ الإنسان درجة المتقبن فإته يقف بعيدا عن حدود الله بمسافة كافية فيدع بعض ما أحله حتى تطمئن نفسه بانه بعيد كل البعد عن محارم الله •

وقال ابو الدرداء ـ وهو من الذين بلغوا درجة المتقين ـ : « ان من تمام التقوى ان يتقى العبد في مثقال ذرة حتى يترك بعض ، ا يرى انه حلال خشية ان يكون حراما ، حتى يكون حجابا بينه وبين النار »(٢٠) .

وكان أبو ذر الغفارى \_ رضى الله عنه \_ وهو أيضا ممن بلغوا هذه الدرجة \_ يقول : « تمام التقوى أن يتقى العبد الله بترك بعض المحلال مخافة أن يكون حراما حجابا بينه وبين الحرام »(٢١) .

ولا غرو في هذا فإن المؤن يحافظ على عباداته الفعلية فيحيط الفرائض بسياج من النوافل ، وكذلك يحافظ على عبادته التركية بسياج من المباحات ، لأن من ترك النوافل يوشك أن يترك الفرائض ، ومن انفس في المباح وبالغ فيه قد يصل إلى الحرام دون أن يدرى ،

٣ - عن النواس بن سمعان - رضى الله عنه - عن النبى - المالة - عن النبى - المالة - قال : « البر حسن الخلق ، والإثم ما حاك فى نفسك ، وكرهت أن يطلع عليه الناس » رواه مسلم .

وعن وابصة بن معبد ـ رضى الله عنه ـ قال : « التيت رسول الله ـ

(۲۰) انظر حلية الأولياء للأصبهاني ج ۲٦٢/۱ للحافظ ابن نعيم الحمد بن عبد الله الأصبهائي • الأولى - الخانجي ( ١٣٥١ ه / ١٩٣٢ م ) • (٢١) مذكرة فقه الكتاب والسئة للدكتور محمد الزيني غانم ص ٢٧ ومرجعه حلية الأولياء •

عَلَيْكُ مَ فَقَالَ جَنْتَ تَسَالُ عَنَ البَرِ وَالْإِثْمِ ؟ قَلْتَ : نعم • قَالَ : استَفْتَ قَلْبِكُ • البَرِ ما اطمأنت إليه النفس ، واطمأن إليه القلب ، والإنم ما حاك في النفس وتردد في الصدر وإن افتاك الناس وافتوك » • رواه الإمام الحمد والدارمي بإسسناد حسن (٢٢) •

ويفهم من هذا الحديث في رواية النواس ووابصة عدة أمور منها:

(1) للبر معنيان: احدهما باعتبار معاملة الضلق ودلك يكون بالإحسان إليهم وربما خص بذلك الوالدان فيقال: بر الوالدين، ويطلق كثيرا على الإحسان إلى الخلق، وإن اقترن بالتقوى كما في قوله تعالى: « وتعاونوا على البر والتقوى »(٢٣) فيكون معناه معاملة الخلق بالإحسان، ومعلملة الخالق بالطاعة بفعل الواجبات واجتناب الحرمات،

(۲۲) رواه الإمام احمد في المسند عن النواس بن سمعان جد ١٨٤/٤ .

ورواه مسلم في كتاب البر والصلة • باب تفسير البر والإئم • صحيح مسلم بشرح النووى جـ ١١٠/١٦ - ١١١ •

ورواه الترمذى فى ابواب الزهد • باب ما جاء فى البر والإثم وقال ؛ حديث حسن صحيح • انظر شرح ابن العربى له جد ٢٣٤/٩ - ٢٣٥ • ورواه الدارمي فى كتاب الرقائق • باب البر والإئم •

انظر سنن الدارمي ج ٣٢٢/٢ ٠

(٢٣) المائدة: آية رقم ٢٠

هـذا لا ينفى أن للبر معان أخرى لكن هذان المعنيان هما أعم والهم معانيه ، وإلا فقد ذكر النووى \_ رحمه الله \_ أن من معانى البر : الصلة ، واللطف ، والمبرة ، وبحسن الصحبة والعشرة ، والطاعة ، قال النووى : « وهـذه الأمور هي مجامع الأخلاق » •

انظر شرح النووى لصحيح مسلم ج ١١١/١٦٠٠

والمعنى المثانى: أن يكون معناه فعل جميع الطاعات الظاهرة والباطئة كقوله ـ تعالى ـ : « ولكن البر من اتقى » (٢٤)

(ب) يفيد الحديث ان الله عز وجل عفطر عباده على معرفة المحق والسكون إليه وقبوله وركز في الطباع محبة ذلك والنفور عن ضده ، ولذلك سبى الله ما امر به معروفا وما نهى عنه منكرا .

(ج) يفهم من الحديث أيضا أن من علامة كون ذلك الشيء برا ، أن يطمئن إليه القلب ، وعلامة كونه إثما أن يتردد في الصدر ، وأن يكره صاحبه اطلاع الناس عليه وهما علامتان جيدتان ، ولكن هذا ،قيد بأن يكون ذلك القلب الذي تعرض عليه هذه الأمور من القلوب التي تتشرح بالإيمان ، وأن يكون الناس في بيئات إسلامية ، وإلا فإن قلب الفاجر لا يعرف معروفا ولا بنكر منكرا ، لأنه قلب منكوس ، وفي بعض البيئات الفاسدة يصير المعروف منكرا ، والمنكر معروفا بحكم العادة والمهارسة والإلف (الهد) .

(د) يغيد المحديث ان المفتى قد لا يعلم حقيقة الحكم فى الفتوى فيفتى بغير الحق وفى هده الحالة على المؤمن ان يعاود ضميره الإيمانى فان رآه مستريحا فهو خير وإلا رده وهدا بالطبع فيما ليس فيه حكم شرعى ، اما ما كان فيمه شرعى ، فإنه يجب التسليم به ، أون كرهته النفس ، كما أنه ينبغى الأخذ بقول المفتى وإن كان يحيك فى الصدر إذا كان معه دليل شرعى ، ولا يؤخذ بقوله إذا كان ممن يتبعون الهوى وليس معهم دليل حتى وان استراح إليه القلب • كالرخصة للمسافر بالفطر وقصر الصلاة ونحو ذلك •

<sup>(</sup>٣٤) البقرة : آية رقم ١٨٩ ٠

<sup>(</sup>بعد) ( حتى تسمى الخمر مشروبا روحيا ، والرقص فنا ، والرشوة إكرامية ، والربا فوائد ، والقرض وديعة ، والغش مهارة ٠٠٠ الخ ) .

٤ ـ عن ابى محمد الحسن بن على بن ابى طالب ـ رضى الله عنه ـ سبط رسول الله ـ أَنْ وريحانته قال : « حفظت من رسول الله ـ وريحانته قال : « حفظت من رسول الله ـ وقال : وقال : دع ما يريك إلى ما لا يريك » رواه النسائى والمنزمذى • وقال : حسن صحيح (٢٥) •

وفى رواية عن ابى هريرة عن النبى سيطي الله الدجل : دع ما يريبك إلى ما لا يريك ، قال : وكيف لى بالعلم بذلك ؟ قال : إذا أردت أمرا فضع يدك على صدرك ، فإن القلب يضطرب للحرام ويسكن للحلال ، وإن المسلم الورع يدع الصغيرة مخافة الكبيرة » وقد روى عن عطاء الخراساني مرسلا ، وفي رواية عند الطبراني : فمن الورع ؟ فال : الذي يقف عند الشبهة ، ومعنى الحديث يرجع الى الوفوف عند الشبهات واتقائها ، فان الحلال المحض لا يحصل المؤمن في قلبه منه ريب ، والريب بمعنى القلق والاضطراب الموجب للشك ،

ومن المفيد أن ننبه إلى أن ترك ما فيه شبهة والورع عنه ، إنها يكون للمسلم المستقيم اما المنحرف في نشاطه ثم يتظاهر بتجنب الشبهات ، فهذا مما ينبغي إنكاره على مدعيه - كما قال ابن عمر لمن ساله عن دم

(۲۵) أخرجه الإمام أحمد في مسند الحسن ج ١٧٢٤/٣ تحقيق الشيخ أحمد شاكر ، وهو الحديث رقم ١٧٣٢ طبعة دار المعارف ١٩٤٧ م واخرجه البخاري في كتاب البيوع ، باب تفسير المشتبهات ، انظره مع شرحه عمدة القاري ج ١٦٦/١١ .

والخرجه الترمذى فى أبواب صفة يوم القيامة ، باب ما جاء فى التوكل على الله ، انظره مع شرح ابن العربى جديث حسن صحيح ،

واخرجه الدارمي في كتاب البيوع ، باب دع ما يريبك إلى ما لا يريبك م ٢٤٥/٢ -

البعوض من اهل العراق : يسالوننى عن دم البعوض وقد قتالرا الحسين ؟ (٢٦) ٠

وكان الإمام أحمد ورعا شديد الورع ولكنه كان ينكر على من يحاول أن يتظاهر بذلك في دقائق الشبهة •

والحديث يفيد أن على المسلم أن يتجنب ما يشك في حرمته ويعمد إلى ما لا شك فيه ، ما لم تكن فيه رخصة من الشرع .

٥ - عن أبنى هريرة - رضى الله عنه - قال: قال رسول الله - نالي - « إذا دخل أحدكم على أخيه المسلم فاطعمه طعاما ، فلياكل ،ن طعامه ولا يسأله عنه ، وإن سقاه شرابا من شرابه فليشرب من شرابه ، ولا يسأل عنه » روام أحمد (٢٧) .

وعن انس بن مالك قال : « إذا دخلت على مسلم لا يتهم فكل من طعامه واشرب من شرابه » - رواه البخارى .

يفيد حديث أبى هريرة وانس عدة امور منها:

(1) إذا كان الورع مطلوبا ، والاحتياط واجبا عند تيقن الاشتباه بين المحلال والمحرام أو الظن الغالب ، كما لو كان في مجتمع غير إسلامي او بين جماعة من المفساق ، أو كان المشخص المعين ممن لا يتحرى الحلال ، فإن هـذا التدقيق والبحث والاستقصاء للاشتباه فيمن لا يتهم من مستورى المحال من المسلمين يصبح وسوسة تؤذى المسلم وتجرح مشاعره ،

<sup>(</sup>٢٦) انظر المثلة من ذلك في جامع العلوم والحكم ص ١٠٤٠

<sup>(</sup>۲۷) نيل الأوطار حد ۲۱۰/۵ والحديث في يسند احمد عن أبي هريرة ، ج ۳۹۹/۲ وبهامشه كنز المال -

( ب ) علق النبى - أي الله م ، جواز الأكل والشرب من طعام الأخ المسلم على صفتين هما: الإسلام ، وكونه غير متهم - وهدذا يفيد أن المتهم ينبغى الورع عن أكل طعام ما علم منه أنه فيه سبهة ، أما ما كايت فيه علامة على الحرمة فحرام .

(ج) ما كان مجهسول المحال ، وكان يتأذى بسسؤاله عن طربق كسبه للمال قبل الأكل أو الشرب منه يحرم سؤاله ، لأن أذي المؤمن حرام .

يفول النووى ـ رحمه الله ـ « إذا دخلت قرية فرأيت رجلا لا تعرف من حاله نسيئا ، ولا عليه علامة فساد في ماله أو شبهة كهيئة الأجناد ، ولا علامة طيب كهيئة المتعبدين فهو مجهسول ولا يقال مسكوك فيه ، لأن الشك عبارة عن اعتقادين متقابلين لهما سببان مختلفان ، قال : واكثر الفقهاء لا يدركون الفرق بين ما لا يدرى ، وبين ما يشك فيه ، فالورع ترك ما لا يدرى ويجوز الشراء من هذا المجهول وقبول هديته وضيافته ، ولا يجب السؤال والحالة هدده ، لأنه أيذاء لصاحب الطعام ، وسوء ظن بهذا المسلم بعينه ، وإن بعض الظن أثم ، وأن لم ير عليه شيئا بعينه ، فإن أراد الورع فليتركه ، وإن كان ولابد من أكله فلياكل ولا يسال ، فإن ترك السؤال أهون من كمر قلب مسلم وإيذائه » (٢٨) .

ومن المفيد قبل الانتهاء من هده الفكرة أن نوضح معنى الورع ، وكيف يكون الورع ؟ وعن أى شيء يكون ؟ وهل الورع درجة واحدة ، أم درجات ؟

(۲۸) المجبوع ج ۲۳۹/۱ -

وفى كلام النووى ، يشير إلى أن الجنود فى ذلك الوقت كانوا لا يتورعون عن الحرمات ، لأنه جعل مجرد رؤيته إياه فى هيئة الأجناد كافيا لاتهامه وعدم الأكل من طعامه أو الشرب من شرابه .

)۲۹) القيم الالسلامية

لقد عرف المحاسبى الورع بانه « مجانبة كل ما كره الله - عز وجل - من قول الو فعل بقلب أو جارحة ، والمجانبة لتضييع ما فرض الله - عز وجل - فى قلب أو جارحة » ·

وذكر أن ذلك ينال بالتثبت فى جميع الأحوال قبل الفعل والترك من العقد بالضمير ، أو فعل جارحة حتى يتبين ما يترك وما يفعل ، فإذا تبين له ما كره الله جانبه بضميره وقلبه ، وكف جوارحه عنه ، أو منع نفسه من ترك الفرض وسارع إلى أدائه ،

ثم ذكر أن الذي يترك ويجانب أربعة أشياء:

١ - ترك ما نهى الله - عز بوجل - عنه بقلبه من الضلال والبدع ،
 والغلو على الله بغير الحق ،

- ٢ ترك الحرام بالقلب والجوارح ،
- ٣ ترك الشبهات خوف مواقعة المرام -
- ٤ ترك بعض المدلل الذي يخشى ان يكون ذريعة إلى المرام -

فالأول والثاني واجب تركهما ، والثالث تركه استبراء للدين ، والرابع يكون تركه احتياطا وتحرزا (٢٩) .

اما الغزالي ... رحمه الله .. فذكر أن الورع اربعة اتواع:

١ - ورع العدول وهو ترك ما يجب الفسق باقتحامه ، وتسقط بفعله
 العدالة وهو الورع عن كل ما تحرمه فتاوي الفقهاء .

<sup>(</sup>٢٩) المكاسب للمحاسبي ص ٧١ ـ ٧٤ بتصرف ٠

٢ ـ وورع الصالحين وهو البعد عن كل ما يتطرق إليه احاسال التحريم ، ولكن قد يرخص فيه المفتى والنهى عنه نهى تنزيه .

٣ ـ وورع المتقين وهو ترك ما لا شبهة فيه خشيه أن يؤدى إلى ما فيه شبهة ٠

- ٤ ـ ورع الصديقين وهو ترك ما ليس على ععله بينة انه لله (٣٠) .
- الما ما عدا هذه الأنواع الأربعة فيسميها الغزالي ورع الموسوسين .

رابعا \_ نماذج من النشاط الاقتصادي ، الذي تواردت عليه الشبه :

ا ـ التأمين التجارى ، حيث ذهب جمهور الفقهاء المحدثين إلى تحريمه الما يشتمل عليه ولا ينفك عنه من مخالفات شرعية عديدة منها : الغرر ، والربا بنوعيه الفضل والنسيئة ، واكل أموال الناس بالباطل ، وبيع الدين بالدين الموال عنه شرعا ويدافع عنه (٣١) .

٢ ـ وشهادات الاستثمار ذات الرمز (ج) ، وهي شهادات

(٣٠) إحياء علوم الدين ج ٨٩/٢ ـ ٩٣ وفقه الكتاب والسنة للدكتور محمد الزينى غاتم ص ٢٨ -

(٣١) انظر قرارات مجلس المجمع الفقهى الإسلامى لرابطة العالم الإسلامى فى الفترة من ١٠ شعبان ( ١٣٩٨ هـ - ١٧ شعبان ١٣٩٨ هـ) القرار المخامس عن التامين بشتى صوره واشكاله • وكان من المخالفين الدكتور مصطفى الزرقاص ٤٣ ـ ٥٢ -

عقود التابين من وجهة الفقه الإساليمي لأستاذنا المدكتور سحمد بلتاجي دراسة قيمة في هذا المجال ، الطبعة الأولى دار العروبة ، والفصحي سنة ١٤٠٢ هـ ١٩٨٠ م .

لا تحمل اكثر من قيمتها ولا تدر فوائد بسيطة ولا مركبة ، ولكن يجرى السحب عليها مرة كل فترة محددة على ارقام هذه الشهادات ، ومن يخرج رقم شهاداته يربح مبلغا كبيرا من المسال محددا مسبقا يسمى ( جائزة ) • فاعتبر بعض الفقهاء ههذا المبلغ مكافأة على الادخار ، واعتبره بعضهم ربا لشبه عرضت للفريقين (٣٢) •

٣ - بيع المعقود في البورصة قبل القبض وقبل الاستلام وعلى المكشوف ، أي دون أن يدفع المشترى الثمن ، أو يكون لدى البائع السلعة ، ثم يتحول البائع إلى مشتر ، والمشترى إلى بائع وهكذا إلى أن تصل إلى مشتر حقيقي وبائع حقيقي ، وبينهما العديد من الباعة والمشترين غير الحقيقيين يخرج كل منهم قبل التصفية مكتفيا بفارق السعر اخذا أو دفعا ، وقد ذهب إلى جواز ههذا اللون من النشاط الاقتصادى بيعا

(٣٢) انظر الموسوعة العلمية والعملية للبنوك الإسلامية ، الجزء المخامس الشرعى ، بحث الزويل الدكتور عبد العزيز عامر الأستاذ المساعد بكلية الحقوق جامعة الزقازيق ، وهدو من المؤيدين لاعتبارهما حلالا ، وانظر المعاملات المسالية المعاصرة في ميزان الفقه الإسلامي للدكتور على الحمد السالوس ص ٧٢ - ٧٦ وهو يرى انها أسوا من اختيها (١، ب) لاشتمالها على الربا والقمار ،

وهو ما ارجمه أنا كذلك و واميل إليه و انظر المرجع السابق في طبعتة الإعتصام بالقاهرة والفلاح بالكويت ، وقد افتى الدكتور سيد طنطاوى بحلها وقد رد عليه اهل الفكر ويلاحظ أن جميع من له دراية بالفقه الإسلامي تخصصا ودراية وخبرة نادى بتحريمها مثل استاذنا الدكتور مصطفى شلبى ، والشيخ جاد الحق شيخ الازهر ، ونعد لها بحثا ، ستقلا إن شاء الله و

وشراء بعض الفقهاء المعاصرين · وذهب بعضهم إلى تحريمه لما فيه من المغرر والمخالفة الصريحة لبعض نصوص الشرع(٣٣) ·

2 - الفوائد التى يأخذها المودع منحة لإيداعه فائض دخله فى صندوق التوفير الحكومى ، حيث ذهب بعض الفقهاء المعاصرين إلى حل ذلك ، على اساس أن الربا يكون بين الفرد والفرد • أما ما بين الحكومة والأفراد فلا يتأتى الربا وهى شبهة عرضت لهم • والصحيح ، اذهب إليه جمهور الفقهاء المعاصرين من حرمة ذلك ، وعدم التفرقة فى الربا بين الشخاص المتعاملين به • فإن مناط الحكم هر الزيادة المشروطة التى لا يقابلها عوض (٣٤) فى معاوضة مالية •

س كما ذهب بعض الفقهاء المعاصرين إلى جواز الفذ الفوائد الربوية من المصارف الأجنبية دون المصارف الإسلامية ، على اساس ما ذهب اليه بعض الفقهاء القدامى من جواز معاملة الكافر فى دار الحرب بالربا ، إنما المحرم هو التعامل بالربا فى ديار الإسلام ، ولكن المجمهور ذهبوا إلى أن الربا وهو محرم بصرف النظر عن كون محل العقد دار الحرب

<sup>(</sup>٣٣) لى بحث مستقل فى الموسوعة السابقة ـ نفس الجزء عن مسائل البورصة ، وراى التشريع الإسسلامى ، وانظر أيضا قرارات مجلس المجمع الفقهى لرابطة العالم الإسلامى ص ١٢٠ وما بعدها ، القرار الأول من الدورة السابعة ، وهو يوافق ما سبق أن انتهيت إليه من نحو أربع سنوات فى البحث المشار إليه بحمد الله ـ تعالى ـ ومنه ،

<sup>(</sup>٣٤) انظر تحليه تفصيليا لذلك في كتاب (تطوير الأعمال المصرفية ، بما يتفق والشريعة الإسلامية ) للدكتور سامي حسن محمود ، الطبعة الثانية ( ١٤٠٢ هـ - ١٩٨٢ م ) ، مطبعة الشرق ، الصفحات ٢٢٦ ـ ٢٣٤ ، والمؤلف ممن يؤيدون اخذ هذه الفائدة ونرى أن من الواجب تحريمها ،

او دار الإسسلام ، وسواء اكان المنعاقدان مسلمين أم مسلم وكافر ولو حربيا - فالربا هو الربا(٣٥) ٠

٣ - وبهن الفقهاء من اجاز (ضع وتعجل) ، بمعنى الله إذا كان لك على شخص مبلغ من المال ( ١٠٠٠ جنيه مثلا) إلى اجل محدد قيبكن أن تخفف عنه بعضها ويدفعها لك قبل حلول الأجل ، ويستدلون على هذا بأن النبى - على هذا بأن النبى - على المسلمين قال لليهسود عندما اجلاهم فطلبوا مهلة لاسترداد ديونهم عند بعض المسلمين قال لهم ( ضعوا وتعجلوا ) - وقد ذهب كثير من الفقهاء إلى عدم جواز ذلك (٣٦) .

(٣٥) من ذهب إلى جسواز الربا مع الحربى او المسلم في دار الحرب: ابو حنيفة ومحمد بن الحسن ، من الحنفية ، وعبد الملك من المسلكية ، انظر الكاساني: بدائع الصنائع ج ٢١٢٧/٧ ــ ٢١٢٨ واحكام القرآن لابن العربي ج ٢/١٦ وخالفهم الجمهور من المالكية والشافعية والحنابلة والظاهرية ، انظر المجموع للنووي ج ٢/٢٤ ، والمغنى ج ٢٩/٤ والمحلى ج ١٩/٥ واحكام القرآن ج ١٩/١ وتطوير الأعمال المصرفية ص ١٩٠٠ - ١٩٣٠ .

وللدكتور نزيه حماد دراسة جيدة في هذا الموضوع ، بين فيها الله حتى لو اخذنا بقول من رأى ذلك قديما من الفقهاء ، فإن ذلك غبر مسبوغ الآن ، لأحذ فوائد مصارف البنوك الاجنبية لأننا في حالة معاهدات معهم .

انظر احكام التعامل بالربا ، بين المسلمين وغير المسلمين في ظل العلاقات الدولية المعاصرة - للدكتور نزبه حماد - الطبعة الأولى سسنة ١٤٠٧ هـ - ١٩٨٧ م مطبوع بجدة ونشرته مكتبة دار الوفاء ص ٤٣ - ٤٥ .

(٣٦) راجع الدراسة القيمة التي كتبها الزمبل الدكتور على السالوس بهذا العنوان ونشرت بملحق مجلة الأزهر عام ١٩٨٢ م كما نشرت بمجلة البنوك الإسلامية .

٧ - ومنها بيع العينة ، الذي يشيع في البيثات التجارية البعيدة عن فقه الإسلام والتعامل به ، ومعناه ان يبيع شخص الآخر سلعة بدن مؤجل ويسلمها إليه ، ثم يشتريها منه بثمن حال اقل دون حدوث أي عيب في السلعة - وهذا يسمى بيع العينة ، لأن المشتري في الحقيقة لا يريد السلعة إنما يريد العين ( المسال ) ، وإنها يحتال بهذا العقد للوصول إلى هذا الغرض - وقد منعه جمهور الفقهاء ، واجازه الشافعية (٣٧) .

٨ - ومنها « بيع التورق » وهو يشبه بيع العينة ، غير أن المشترى يبيع السلعة من غير من اشتراها منه · وقد أجازه جمهور الفقهاء ، وتوقف فيه بعضهم وقال عنه عمر بن عبد العزيز « اخية الربا » وكرهه شيخ الإسلام ابن تيمية - قدس الله روحه - (٣٨) وغير ذلك من الفروع الفقهية المختلف فيها كالتسعير (٣٩) وغيره -

(۳۷) راجع في ذلك نيل الأوطار للشوكاني ج ٢٠٦/٥ ـ ٢٠٠٧ و مجموع الفتاوي ج ٣٠/٢٩ -

(۳۸) قال ابن تيمية - رحمه الله - فهذا مكروه في أظهر قولى العلماء ، كما نقل عن عمر بن عبد العزيز ، وهو إحدى الروايتين عن الحمد ، وقال في موضع آخر : وقال عمر بن عبد العزيز : التورق آخية الربا : اي آصل الربا ، وهدا القول اقوى ، انظر مجموع فتاوى شيخ الربا : اي آصل الربا ، وهدا القول اقوى ، انظر مجموع فتاوى شيخ الرسالم أحمد بن تيمية ، جمع وترتيب الشيخ عبد الرحمن بن محمد بن قاسم القاصمي النجدى الحنبلي وابنه محمد ، المجلد ٢٩١/٢٩ ، ١٤٧ ،

(٣٩) التسعير هو ان يأمر السلطان او نوابه او كل ، ن ولي من أمور المسلمين أمرا ، أهل السوق أن لا يبيعوا المتعتهم إلا بسعر كذا ، فيمنعوا ، ن الزيادة عليه أو التقصان لمصلحة ، وقد ذهب جمهور الفقهاء إلى تحريم التسعير واجازه مطلقا الإمام مالك .

#### خامسا - أقواع الشبه ، واسبابها :

ذكر الإمام الغزالى فى كتابه القيم « إحياء علوم الدبن »(٤٠) النواع الشبه ، واسبابها ، والأقسام المنفرعة عن كل نوع ، كسا ذكر مستويات كل قسسم ، وما فيه ،ن اضرار تقتضى تجنبه ، أو التورع عن فعله ، بل وما فى ذلك احيانا من ورع كاذب يسميه ورع الموسوسين ، وهو بحث قيم مفيد لم أر من تناوله بهسذه الطريقة من العلماء قبله ، بل كان كل من اتى بعده عبالا عليه فى هدذا ،

وفى هـذا المجال من المبحث الثالث ارى انه من المفيد عرضه ها لنعم به الفائدة وذلك لعلاقنه الوثيقة بمجال هـذا المبحث ،

200

انظر تفصيل دلك في كتب الفقه المذهبي وفي نيل الأوطار هي ٢١٠٠ - ٢١٠٠ ٠

والواقع أن التسعير قسمان : ظالم لا يجور إذا كان الناس ببيعزن سلعهم على الوجه المعروف والنانى : عدل جائز وذلك إذا إمنع أرباب السلع عن بيعها مع ضرورة الناس إليها إلا بزيادة على القيمة المعروفة ، فهنا يجب عليهم بيعها بقيمة المنل • انظر الحسية لابن تيمية ص ١٤ – ١٦ والمطرق الحكمية ص ٣٥٥ والملكية الفردية ص ٣٢٦ • والمظر آراء ابن تيمية في المولة ، ومدى تدخلها في المجال الاقتصادى للدكنور محمد المبارك طبعة دار الفكر ص ١١٨ – ١٢٥ •

(10) ج ٩٥/٢ - وقد لفت النظر إلى هذا البحث القيم قديا الإمام النووى في القسم الذي كتبه من المجموع ج ١١٧/٩ -

وحديثا الدكتور صالح بن حميد في رسالته للدكتوراه: رفع الحرج وقد أشاد به ايضا واوبجزه الأخ الدكتور محمد الزيني غانم في ، ذكرته في فقه الكتاب والسنة ص ٣٠ على الآلة الناسخة إلى ص ٣٤ ٠

اما انواع الشبه فاربعة: نوع منها هو شك فى السبب المحلل والمحرم ، ونوع ثان منشؤه الاختلاط بين الحرام والحلال ، وثالث سببه اتصال السبب المحلل بمعصية ، والرابع منشؤه اختلاف الأدلة .

## النوع الأول - الشك في السبب المحلل والمحرم:

## وهو اربعة اقسام:

١ ــ أن يكون التحريم معلوما ،ن قبل ، ثم يقع الشك في المحلل .
 غهذه شبهة يجب اجتنابها ، ويحرم الإفدام عليها .

مثاله: أن برمى إلى صبد فيجرحه ويقع فى الماء ، فيصادفه ميتا ، ولا يدرى أمات بالغرق أم بالجرح ؟ ولذلك قامت فى نفسه الشبهة .

والدليل على وجوب اجتناب مثل هذا القسم ، قوه النبى - عَلَيْكُ - لعدى بن حاتم : « لا تاكله فلعله قتله غير كلبك » (٤١) .

(13) متفق عليه من حديث عدى وحديث عدى بن حاتم - رضى الله عله - نصه قال : « سالت النبى - عليه عن صيد المعراض وقال ما اصاب بحده فكله و وما اصاب بعرضه فهو وقيد وسالته عن صيد المكلب فقال : ما امسك عليه فكل و فإن اخذ الكلب ذكاة وان وجدت مع كلبك او كلابك كلبا غيره فخشيت ان يكون اخذه معه وقد قتله فلا تأكل و فإنها ذكرت اسم الله على كلبك ولم تذكره على غيره ورواه البخارى - وهذا لفظه - في كتاب الذبائح والصيد و باب التسمية على الصيد و الصيد و الصيد و على الصيد و على الصيد و المين المين

انظره مع شرحه في عبدة القاريء ج١٢/٢١٩

ورواه مسلم في كتاب الصيد والمذبائح ، باب الصيد بالكلاب

انظر صحبح مسلم بشرح النووى ج٧٦/١٣٩

٢ ــ ان يعرف الحل ويشك في المحرم ، فالأصل الحل وله الحكم .
 مثاله : ان يتيقن انه طاهر ، ثم يشك في الحدث .

ومثاله ايضا: أن يتيقن طهارة المساء نم يشك في نجاسته ، فالأصل أن اليقين لا يزول بالشك • وهي قاعدة فقهية اصلية •

والدليل على طرح الشك والبناء على اليقين ، قول النبى سَيَّالُهُ - « إذا وجد احدكم في بطنه شيئا ، فأشكل عليه ، اخرج منه شيء ام لا ؟ فلا يخرجن من المسجد حتى يسمع صوتا ، أو يجد ريحا » (٤٢) .

٣ - أن يكون الأصل التحريم ، ولكن طرا ظن غالب أوجب تحليله فهذا مشكوك فيه ، والغالب حله ، يقول الغزالي : « فهذا ينظر فيه ، فإن استند غلبة الظن فيه إلى سبب معتبر شرعا ، فالذي نختاره فيه انه يحل ، والورع تركه » وهذا من ورع المتقين ،

(27) رواه مسلم في كتاب المحيض ، باب الدليل على أن أن من تيقن الطهارة ثم شك في الحدث فله أن يصلى بطهارته تلك ، وهو الحديث رقم ٣٦٢ من ترتيب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي جـ٢٧٦/٣ ومعنى قوله مرتيب الأستاذ محمد فؤاد عبد ريحا يعلم وبجود ومعنى قوله مرتيب ألي محتى يسمع صوتا أو يجد ريحا يعلم وبجود أحدهما ، ولا يشترط السماع والشم ، ولكن هل هناك فرق بين حمدوث همذا الشك في الصلاة أو حدوثه خارجها ؟

قال الإمام النووى انه لا فرق بين الحالتين عند الشافعية ، وكذلك هو مذهب جماهير العلماء من السلف والخلف ، ولكن حكى عن مالك روايتان إحداهما أنه يلزمه الوضوء إن كان شكه خارج الصلاة ، ولا يلزمه ذلك إن كان شكه اثناء الصلاة ، والرواية الثانية انه يلزمه الوضوء في كلتا الحالتين ، ثم ذكر النووى بالرغم من ان الشاك لا يلزمه الوضوء في كلتا الحالتين ، ثم ذكر النووى لصحيح مسلم جـ27/2 ـ . ٥٠

مثاله : أن يرمى إلى صيد فيغيب ، ثم يدركه ميتا وليس عليه اثر سوى أنر سهمه ، ولكن يحتمل أنه مات بسقطة أو بسبب آخر ، فإن ظهر عليه أثر صدمة أو جراحة أخرى التحق بالأول ، وإلا فهو من هذا القسم ،

والمختار انه حالال ، لأن الجرح سبب ظاهر وقد تحقق ، والأصل انه لم يطرا غيره عليه ، فطربانه عليه أمر مشكوك فيه ، فلا يدع اليقين بالشك ودليل المل : قول النبى - عليه الله الله المنه - الصيد - وإن غاب عنك ما لم تجد فيه اثرا غير سهمك »(٤٣) .

• متفق عليه من حديث عدى بن حاتم

رواه البخارى فى كتاب الصيد ، باب الصيد إذا غاب عنه يومين او ثلاثة ، وفى حديث عدى بن حاتم با نصه : « ٠٠٠ وان رميت الصبد فوجدته بعد يوم او يومين ليس به إلا اثر سممك فكل ، وإن وقع فى الماء فلا تاكل » .

انظر مع شرحه في عهدة القاريء جدا ١٠٠/ - ١٠١ ورواه مسلم في كتاب الصيد والذبائح ، باب الصيد بالكلاب المعلية وفيه ما نصه :

« وإن رمبت سهمك فاذكر اسم الله ، فإن غاب عنك يوما فلم تجد فيه إلا اثر سهمك فكل إن شئت ، وإن وجدته غريقا في الماء فلا تاكل » وذكر النووى أن قول النبي - عنه ، فوجده ميتا وليس فبه أثر غير سهمه يقول إذا أثر جرحه فغلب عنه ، فوجده ميتا وليس فبه أثر غير سهم حل ، وهو أحد قولى الشافعي ومالك في الصيد والمهم ، والثاني يحرم وهو الأصلح عند الصحابنا ، والثالث : يحرم في الكلب دون المهم والأول أقوى وأقرب إلى الأحاديث الصحيحة ، وأما الأحاديث المخالفة له فضعيفة ومحمولة على كراهية التنزيه أي أن النووى برى أن ما اختاره الغيزالي هنا من أقوال الشافعي هو الأولى والأقرب إلى الصواب شم على المتارة الغيزالي هنا من أقوال الشافعي هو الأولى والأقرب إلى الصواب

٤ - ان يكون الحل معلوما ، ولكن يغلب على الظن تحريمه لسبب
 معتبر في غلبة الظن شرعا - فيقضى بالتحريم .

مثاله أن يؤدى اجتهاده إلى نجاسة أحد الإناءين ، بالاعتماد على علامة معينة توجب غلبة الظن ، فتوجب تحريم شربه ، كما توجب تحريم الموضوء منه -

قال الإدام الغزالى \_ رحمه الله \_ بعد ذكر هده الأنواع: فقد اتضح من هدا حكم حلال شك في طريان محرم عليه او ظن (٢ ، ٤) ، وحكم حرام شك في طريان محلل عليه او ظن (١ ، ٢) ، وبان الفرق بين ظن يستند إلى علامة في عين الشيء وبين ما لا يستند إليها وكل ما حكمنا في هده الأقسام الأربعة عليه بأنه حلال ، فهو حلال في الدرجة الأولى والاحتياط تركه ، فالمقدم عليه لا يكون في زمرة المتقين والصالحين بل بن زمرة العدول ، الذين لا يقضى في فتوى الشرع بفسقهم وعصيانهم ، واستحقاقهم العقوبة »(٤٤) .

النوع الثانى : ما كان السبب فيه منشؤه الاختلاط :

وهسو ثلاثة اقسام:

١ - أن يشتبه حرام محصور بحلال محصور

<sup>(</sup>٤٤) إحياء علوم الدين ج١٣٠/ - ١٣١ طبعة الحلبى ١٣٨٧ هـ - ١٩٦٧م ٠

فهذه شبهة يجب اجتنابها بالإجماع ، لأنه لا مجال للاجتهاد والعلامات فيها (٤٥) .

#### ٢ - ان يختلط حرام محصور بحلال غير محصور

مثاله: اختلاط رضيعة ، او عشر رضائع بنسوة بلد كبير ، فلا يلزم بهذا اجتناب نكاح نساء اهل هذا البلد ، والعلة في هذا الجواز غلبة الحلال من جهة ، والحاجة الداعية إلى ذلك من جهة اخرى ، ويندرج في هذا من علم ان مال الدنيا خالطة حرام قطعا ، فإنه لا يلرم عن ذلك تركه الشراء والأكل ، وترك مزاولة الانشطة الاقتصادية المختلفة ما دامت مشروعة بحجة ان مال العالم خالطه الحرام ، فإن ذلك حرج وما في الدين من حرج ،

(20) ويشبه هـذا مسالة مالو أوقع الطلاق على امراة من نسائه بعينها ، ثم ذهل عن عينها -

فعند الشافعي يحرم الكل تغليبا للحرمة على الحل · ذكره الشربيني في ( المغنى جـ٣٠٤/٣) ·

وقال أبو حنيفة وبعض أصحاب الشافعي: لا يمنع من وطئهن فإن وطيء واحدة انصرف الطلاق إلى غيرها ٠ ( السابق ) ٠

وقال مالك : يطلقهن كلهن ( الشرح الكبير جـ ٣٦٦/١٣) .

وقال : أحمد : يمنع ،ن وطئهن ، حتى يقرع ببنهن ، فأيتهن خرجت كانت هى المحرمة ، وبين اصحابه خلاف فى ذلك ( المغنى ٢٦١/٨ ) .

وانظر المحصول إلى علم اصول الفقه لفضر الدين الرازى وراسة وتحقيق الدكتور طه جابر فياض له الطبعة الأولى ( ١٣٣٩هـ ١٩٧٩م ) عند تناوله المسالة :

ما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب ومراجع التحقيق -

والدليل على حل ما ذكر ، اله لما سرق في عهد النبي - عَلَيْنَ - مَجْنُ (٤٦) ، وغل (٤٧) واحد في الغنيمة عباء (٤٨) ، لم بمتنع المنبي المنبي مراء المجان والعباء ، وكذلك كان في الناس من يرابي في الدراهم والدنانير ، وما ترك رسول الله - عَيْنَا مَ التعامل بها ،

(٤٦) المجن هو الدرع • والحديث متفق عليه ،ن حديث ابن عمر •

الخرجه البخارى في كتاب الحدود ، باب قول الله ـ تعالى ـ « والسارق والسارقة فاقطعوا ابديهما ٠٠ » انظره مع شرحه في عمدة القارىء ج٣٨/٢٣٣

رواه مسلم في كتاب الحدود • باب حد السرقة ونصابها وهو المحديث رقم ١٣١٣/٣٠ من ترتيب الأستاذ محمد فؤاد عبد الباقي ج٣/٣١٣ أنظره مع شرحه للنووي ج ١٨٤/١١

(٤٧) غل من الغلول ، وهلو السرقة من الغنيمة قبل توزيع الإسام لها .

(٤٨) رواه البخارى في الصحيح ،ن حديث عبد الله بن عمرو الخرجه البخارى في كتاب الجهاد ، باب القليل من الغلول ، أنظره مع شرحه في إرشاد السارى شرح صحيح البخارى تالبف سهاب المدين الحمد بن محمد القسطلاني ج١٨٢/٥ طبعة دار إحيات الثراث ،

واخرجه مسلم في كتاب الإيمان ، باب تحسريم الغلول ، ترتيب الأستاذ عبد الباقي ج ١٠٧/١ الحديث رقم ١٨٢

واخرجه ابو داود في كتاب الجهاد باب في عقوبة الغال • انظره مع شرحه في « بذل المجهود في حل البي داود • للعلامة المصدث الشيخ خليل احمد السهار نفوري • مع تعليق الشيخ محمد زكريا الكاند هلوي • الطبعة الثالثة السعادة بمصر ٢٩٦/١٢٩

واخرجه ابن ماجة في كتساب الجهاد • باب الغلول وهو الحديث رقم ٢٨٤٩ ج٢/٩٥٠

والناس في كل زمان ومكان ليسوا معصومين من الزلل أو ارتكاب المعاصى، ومثله كل بلد غير محصور .

وقد علق الغزالى \_ على هذا القسم بقوله : « والورع في مثل هذا هو من ورع الموسوسين ، وهو غير منهج رسول الله \_ سُوَيَّةُ » .

٢ - اختلاط حرام لا يحصر بحلال لا يحصر

مثاله : الأموال التي في زماننا هدا -

حكمه: لا يحرم بهذا الاختلاط أن يتناول شيئا من تلك الأموال بعينه احتمل أنه حرام وأنه حلال ، إلا أن يقترن بتلك العين علامة تدل على أنه من الحرام فإن لم يكن في العين علامة تدل على أنه من الحرام فتركه ورع وأخذه حلال ، لا يفسق يه آكله .

ومثال ما وجسدت فيه علامة معينة تدل على أنه حسرام اخذ المسال من يد السلطان الظالم(٤٩) .

والدليل على الحكم السابق ( نركه ورع واخذه حلال ) ، انه فى زبن رسول الله - على الخلفاء الراشدين بعده كانت اثبان الخبور ودراهم الربا بن ايدى أهل الذبة بختلطة بالأبوال وبع ذلك لم ينه احد عن التعابل بكل هذه الأبوال -

<sup>(</sup>٤٩) لعرفة موقف الفقهاء وغيرهم من اهل العلم من جوائز السلطان ، يراجع كتاب المكاسب ، للحارث بن اسد المحاسبي ص ١١٠ ـ ١١٢ دراسة وتحقيق محمد عثمان الخشت ، نشر مكتبة القرآن ،

صحيح ان هذا الحرام كان هو الأقل في زمن السلف ، أما في زمن السلف ، أما في زمنا فقد صار الحرام كثيرا لفساد المعاملات ، وكثرة الربا ، بل هو الأكثر ، والحكم في هذا أنه من أخذ بالا لم تشهد على حربته علامة معينة في عينه تدل على التحريم ليس حسراما ، ولكن الورع تركه ( ورع المتقين ) -

بل أن الإمام الغزالى \_ رحمه الله \_ ليذهب إلى ما هـو أبعـد من ذلك حيث يفترض أن الحرام طبق الدنيا ولم تعد هناك معاملة حالال فما الحكم ؟

يقول: « لو طبق الحرام الدنيا حنى علم يقينا أنه لم يبق فى الدنيا حلال لكنت اقول نستانف تمهيد الشروط من وقتنا ونعفو عما سلف و ونقول : ما جاوز حده انعكس إلى ضده فمهما حسرم الكل حل الكيل (٥٠) .

ومن القواعد الفقهية المسهورة قولهم: إذا ضاق الأمر انسع ، وورع الذين يرفضون العمل في البنوك ، وفي الحكومة بحجة أن اموالها حرام هو من نوع ورع الموسوسين .

# النسوع الشالش:

ان يتصل بالسبب المحلل معصية • وهو اربعة اقسام :

١ - تكون المعصية في القرآن ، أي تقترن المعصية بالسبب المحلل -

<sup>(</sup>٥٠) الأحياء ج١٣٧/٢ وهذا يدل على سعة نظر الغزالي ، واجتهاده لمصلحة الناس ، وفقهه لمقاصد التشريع بعيدا عن الوسوسة والورع الكاذب ،

وتسهية مثل هدذا شبهة فيه تسامح ، إلا إن حدلنا معنى النبهة على الكراهــة ٠

مثاله: البيع وقت النداء الثانى يرم الجمعة ، لقوله ... تعالى ... « بابها الذين آمنوا إذا نودى للصلاة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله وذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون »(٥١) .

فالبيع هنا وهو السبب المحلل اقنرن بمعصية وهى نداء الجمعة ، وإن كان كل منهما في حد ذاته حلالا ، لكن اقترانهما ادى إلى الحرمة .

اما غير البيع من العقود كالنكاح وغيرة فهو جائز ، لأن ذلك يقل وقوعه فلا تكون إباحته ذريعة إلى فوات الجمعنة او بعضها ، بخلاف البيسع .

انظر: الروض المربع للبهوتي ج١٦٩/٢ المطبعة السلفية وحاشية الروض المربع للنجدي ج ٣٧٣/٤ ، وكشاف القناع للبهوتي ج ١٨١/٣ ، كما أن المرداوي في الإنصاف ذكرانه الأصح في المذهب • انظر الإنصاف في مسائل الخلاف ج٣٢٦/٤

<sup>(</sup>٥١) المجمعة اية رقم «٩» وقد ذهب أبو حنيفة وابو بوسف وزور ومحمد والشافعى الى أن البيع وقت النداء يقع صحيحا ، لأن النهى تعلق بمعنى في غير المعقد وحملوا النهى على الكراهة ، وذهب مالك واحمد إلى بطلانه فحملوا النهى على التحريم ،

ومثله : الذبح بسكين مغصسوب (٥٢) .

ومثله: البيع على بيع الغير (٥٣) · يقول الغزالى: « فالامتناع عن جميع ذلك ورع » ·

.....

(٥٢) تصرفات الغاصب الحكيبة لا تصح عند الحنابلة • انظر كشاف القناع جـ١١٢/٤ وقال النووى: « لو ذبح بسكين بغصوب او سروق او اتكا لقطع الحلقوم والمرىء كسره ذلك وحلت ذبيحته بلا خلاف عندنا (اي الشافعية) ، وبه قال العلماء كافة إلا داود قال: لا تحل وهو رواية عن احمد لقوله - من عمل عملا ليس عليه امرانا فهو رد » رواه مسلم بهذا اللفظ من رواية عائشة - رضى الله عنها - فيصير كان لم يوجد ذبيح •

واحتج اصحابنا بقوله ستعالى سن « إلا ما ذكيتم » وبقوله سن عمل في الحديث المذكور قريبا « ما انهر الدم » والمجواب عن حديث من عمل عملا ٠٠٠ « انه يقتضى تحريم فعله ولا يلزم منه إبطال الذكاة ، ولهذا لو ذبح بسكين حلال في أرض مغصوبة ، أو توضا بماء في ارض مغصوبة ، فإنه تحصل الذكاة والوضوء بالإجماع » ،

المجموع شرح المهذب جـ ٨٣/٩ طبعـة دار الفكر المصـورة عن طبعة الشـيخ على يوسف بالقاهـرة .

(٥٣) اتفق فقهساء الأمصار على كراهية بيع الإنسان على بيع الخيه ، وإن وقع مضى ، لأنه سوم على بيع لم يتم ، وقال داود واصحابه إن وقع فسخ في أي حالة وقع تمسكا بالعموم ولا فرق في ذلك بين المسلم والذمي ، وقال الأوزاعي : لا بأس بالسوم على سوم الذمي ، لانه ليس باخي المسلم .

انظر : بداية المجتهد لابن رشد الحفيد ج١٦٥/٢ طبعة دار المعسرفة بيروت ،

٢ \_ وقد تكون المعصية في اللواحق ، متل بيع العنب ، ن الذمار (٥٤) .

ومثله: بيع السلاح من قطاع الطرق · فإن المعصية تلحق بالبيع ، لانه سيترتب في الحالة الأولى عليه أن يصير خمرا ، وفي الحالة الثانية يساعد السلاح المبيع لقاطع الطريق على ظلم الناس وقطسع الطريق على عليهم ·

وللعلماء خلاف فى جواز ذلك وفى حل الثبن ، والأقيس أن ذلك صحيح ( عند الشافعية ) والماخوذ حالال ، ولكن البائع يعتبز فى كل ذلك عاصيا عصيان من يعين على المعصية ، لا عصيان مرتكب المعصية ذاتها ، والماخوذ من هذا ،كروه كراهية شديدة ، وهو من الورع

(٥٤) بيع العنب لعاصر المخمر مكروه بالاتفاق • وقال احمد لا يصح ، وعن المحسن البصرى لا باس به • وعن النورى : بع الملأل من شبئت •

انظر رحمة الأمة في اختلاف الأئمة لأبي عبد الله محمد عبد الرجمن الدمشقى العثماني الشافعي من علماء القرن الثامن الهجري للناشر: دار الكتب العلمية لليروت ص ١٣٢

وانظر: الروض المربع جـ ١٦٥/٣ وحاشيته جـ ١٣٧٣/٤ ومن المفيد أن نعلم أن ذلك المخلاف في من يظن أنه يتخذ ذلك في المعصية ، أما إن تحققنا من اتخاذ العنب خمرا ، أو التر نبيذا ، أو بيع الغلمان لمن تحققنا منه الفجور بهم ، فإن الغزالي رحمه الله قطع بحرمته ، وذكر النوواي وجهين عند الشافعية ومال إلى ما قطع به الغزالي ولكن البيع في حد ذاته صحيح في كل الأحوال عندهم ،

انظر المجموع جه/٣٥٣

المهم ، وليس بحرام ، وقد ذهب ابن القيم - رحمه الله - إلى حرمته - لما فيه من الإثم والعدوان(٥٥) ،

#### ٣ \_ اتصال المعصية بالقدمات :

مثاله: الأكل من شاة علفت بعلف مغصوب ، أو رعن مرعى حراما ، فالمعصية هنا وهى العلف المغصوب أو الرعى الحرام ، سبق السبب المحلل وهدو الذبح والأكل ، وإن كان العلف الذي أكلته الشاة غير اللحم الماكول وإن كان ناتجا عنه ، ومن هنا نشات الشبهة ،

يقول الغزالى - رحمه الله - « والورع عن مثل هـذا مهم ، وإن لم يكن واجبا » ونقل ذلك عن جماعة من السلف(٥٦) .

#### ٤ \_ اتصال المعصية بالعوض :

ومثاله : ان يشترى شيئا في الذبة ، ويقضى تبنه من غصب أو مال حرام ٠

فالمعصية هنا قد وقعت في العوض ( المقابل للثبن الذي هـو السبب المحلل ) فالشيء المشتري في الذمة ، قـد دفع ثمنه ( عوصه ) من غصب أو مال حسرام .

ومثاله : كما لو سلم(٥٧) في المثال السابق عنبا والاخذ شارب خمر ، فالمعصية هنا قد وقعت في العوض ( الثمن ) ، إذ ها عنب لشارب خمر .

124

<sup>(</sup>٥٥) الروض المربع ج ١٦٩/٢ وحاشيته ج ٣٧٤/٤

<sup>(</sup>٥٦) إحياء علوم الدين ج١١٣/٢ وص ١١٥

<sup>(</sup>۵۷) تسلم من السلم وهـو بيع شيء موصوف في الدمة بئمن حــال ٠

ومثاله ايضا ما لو سلم في المثال السابق سلاما لقاطع طريق .

يقول الغزالي : « وهذا لا يقتضى تحريما في بيع اشتراه في الذمة ،
ولكنه يشبه الكراهية » •

## النبوع الرابيع:

الاختلاف في الأدلة وهو ثلاثة أقسام:

ا ستعارض ادلة الشرع(٥٨) • وهدذا يورث شكا ، ويرجع فيه إلى الأصل ( الاستصحاب ) إن ظهر ترجيح = فإن ظهر ترجيح في جانب الحظر وجب الأخذ به ، وإن ظهر ترجيح في الأخذ به ، جاز الأخذ به ولكن الورع تركسه •

(٥٨) مما هو جدير بالذكر النتبيه إلى ان هسذا التعارض ليس بين نصوص الشريعة ذاتها ، فإن هسذا يستلزم الجهل والعجز على المشرع وهو مستحيل ، ولكن هذا التعارض – في الواقع – في ذهن المجتهد بسبب جهله بفهم مقاصد الشرع من النصوص ، او جهله بتاريخها ، او عدم قدرته على الجمع بينها ، ولهذا التعارض اسباب افردها اهل العلم بالتاليف اهمها:

كون النص ظنى الدلالة ، واختلاف الأحوال التى ذكر المشرع فيها المحكم لمسالة واحدة ، أو أن يكون أحد النصين ناسخا والأخسر منسوخا ، أو قد يكون هدذا تعددا لبعض الأمور والأحكام الشرعية ، أو قد يكون أحد النصين عاما مراد به العسوم ، والأخسر يراد به الخصسوص .

انظر تفصيل ذلك فى كتاب : التعارض والترجيح عند الأصوليين واثرهما فى الفقه الإسالمى « للدكتور محمد الحفناوى ص ١٧ ـ ٢٠ » الطبعة الثانية ( ١٤٥٨ه / ١٩٨٧م ) بدار الوفاء بالمنصورة -

ومثاله : الورع عن متروك التسبية .

حيث ذهب كثير من العلماء إلى عدم الأكل منه ، لأن من شرط حله عندهم التسمية عليه عند تذكيته ، ودليل ذلك قوله .. تعالى ...: « ولا تأكلوا مما لم يذكر اسم الله عليه ، وإنه لفسسق ، وإن الشياطين ليوحون إلى اوليائهم ليجادلوكم ، وإن اطعتموهم إنكم لمشركون (٥٩) ..

(٥٩) الأنعام: ١٢١ ، نقل عن عطاء أنه قال: «كل ، الم يذكر عليه أسم الله فهو حرام تمسكا بعبوم الآية ، وأما سائر الفقهاء ، فإنهم أجبعوا على تخصيص هذا العموم بالذبح ، ثم اختلفوا ، فقال أبو حنيفة : التسمية شرط للإباحة مع الذكر دون النسيان ، وعن أصحاب مالك قولان : أصحهما كمذهب أبى حنيفة ، والتانى كمذهب الشافعية . والشافعية يقولون إن التسمية سنة في جميع الإحوال ، فإن تركها مسهوا أو عمدا حلت ذبيحته ، ولا إثم عليه ،

واما الإمام أحمد فقد وردت عنه ثلاث روايات: الصحيحة عندهم المشهورة عنه انها شرط للإباحة ، والثانية كمذهب ابى حنيفة ، والثالثة: إن تركها عند إرسال السهم ناسيا اكل ، وإن تركها على الكلب والفهد لم يؤكل .

قال : وإن تركها في ذبيحة سهوا حلث ، وان تركها عهدا ففيه روايتان • انظر في اقوال الفقهاء :

عند الحنفية العناية على الهدابة للبابرتى بهامش نتائج الأفكار تكملة قتح القدير جه/٥٤ المطبعة الأميرية .

وعند المالكية انظر بداية المجتهد لابن رشد الحفيد جـ ٣٤٨/١ طبعة دار المعرفة وأحكام القرآن لابن العربي جـ٧٤٩/١ ، تفسير القرطبي جـ ٧/٧

وفى مذهب الشافعية انظر المجموع بشرح المذهب للنووى ج١١/٧٤ وتفسير الفخر الرازى ج١١٨/١٣٩

وقوله \_ عَلَيْكَ ما الله الرسلت كليك المعلم ، وذكرت عليه اسم الله فكله »(٦٠) كما اشتهر الذبح بالبسملة (٦١) -

ولكن روى اليضا ما يعارض هـذا وهو قوله - الله د دبيمة المسلم حلال ذكر اسم الله أو لم يذكر »(٦٢) -

. Contra

وفى مذهب المحنابلة انظر منار السبيل فى مغرفة الدلبل ج ٢٥/١٠ ومعه إرواء الغليل للشيخ الألباني م

(٦٠) متفق عليه من حديث عدى بن حاتم ، وقد سبق تخريجه ،

(٦١) متفق عليه من حديث رافع بن خديج •

الخرجه البخارى في كتاب الصيد والذبائح · باب التسمية على الذبيحة من ترك متعمدا •

انظره مع شرحه في عمدة القاري جـ ١١٢/٣١٠٠

ورواه مسلم فى كتاب الأضاحى · باب جواز الذبح بكل ما انهر الدم إلا السن · وهو الحديث رقم ١٩٦٨ ،ن صحيح مسلم ج ١٥٥٨/٣ ترتيب الاستاذ محمد فؤاد عبد الباقى ،

(٦٢) رواه البو داود مرسلا ، لكن ذكر ابن رشد ان الذي يعارض الآية هو ما رواه مالك عن هشام عن ابيه انه قال : سئل رسول الله - الآية هو ما رواه مالك عن هشام عن ابيه انه قال : سئل رسول الله - الآية \_ فقيل : يارسول الله ، إن ناسا من البادية ياتوانا بلحمان ولا ندرى السموا الله عليها ام لا ؟ فقال رسول الله \_ الآية \_ سسموا الله عليها ثم كلوها ، قال مالك وذلك في اول الإسلام ، ذكره مالك في كتاب الذبائح ، باب ما جاء في التسمية على الذبيحة ، انظر المنتقى شرح الموطا لأبي سليمان الباجي ج ١٠٤/٣ مطبعة السعادة .

وقد ذهب الشيخ صديق بن حسن القنوجي إلى أن : ذبيحة المسلم على أى مذهب كان وفي أى بدعة وقع هي مما يذكر عليه اسم الله ، ومع الالتباس : هل وقعت التسمية من المسلم أو لا ؟ قد دل الدايل على

فاحتمل أن يكون هـذا الحكم الاخير بحل ذبيحة المسلم ذكر اسم الله ـ تعالى ـ أو لم يذكره عاما موجبا لصرف الآية وسائر الأخبار عن ظواهرها ويحتمل أن يخصص هذا بالناسى •

كما أنه يمكن حمل هذا الحديث الأخير على الناسى تمهيدا لعذره في ترك التسمية - يقول الغزالي : « وكان تعميمه وتاويل الآية ممكناً إمكانا اقرب - فالورع عن مثل هذا مهم » .

الحل ، لما اخرجه البخارى والنسائى وابو داود وابن ،الجة من حديث عائشة قالت : يارسول الله ، ان قوما حديثو عهد بجاهلية باتوننا باللحمان لا ندرى ، اذكروا اسم الله عليها ام لم بذكروا اناكل منها ام لا ؟ فقال رسول الله - عليها اسم الله وكلوا » ، فامره - عليه فقال رسول الله - عليه انذكروا اسم الله وكلوا » ، فامره - عليه بإعادة التسمية يشعر بان ذبيحة من لم يسم سواء كان مسلما او غير مسلم حلال ، ويحمل قوله - تعالى - « ولا تأكلوا مما لم بذكر اسم الله عليه » على عدم الذكر الكلى عند الذبح وعند الأكل وهو الظاهر من نفى ذكر اسم الله ، فاللحم إذا سمى عليه الآكل والذابح كافر لم يسم بكون مما ذكر عليه اسم الله ، فاللحم إذا سمى عليه الآكل والذابح كافر لم يسم بكون مما ذكر عليه اسم الله ، تعالى - وهذا من الوضوح بمكان » ،

الروضة الندية ج ١٩٣/٢ - الطبعة الأولى - طبعة دار الندوة ( ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م ) ٠

ولكن هذا الذى يقول عنه الشيخ انه واضح جدا غير مسلم له . لأن الله - تعالى - حذر من أكل ما لم يسم عليه من الذبائح - كما عرفنا - ويحتمل النسيان بالنسبة للمسلم ، أما الكافر فهو لا يسمى الله على ذبيحته فكيف نأكل منها وقد نهاتا الله عن ذلك ؟ فالحكم منصب على عدم التسمية قبل الأكل - وحديث السيدة عائشة إنها هو في قوم مسلمين لكنهم قريبو عهد بجاهلية ، أي لم يتعمقوا في معرفة الحكام الإسلام : ولأن الفقهاء عهد بجاهلية ، أي لم يتعمقوا في معرفة الحكام الإسلام : ولأن الفقهاء متفقون على أن الكافر لا تصح تذكبته - ( انظر بداية المجتهد ج ا ١٤٤٩ ) .

وهل تحل ذبيحة الكافر إذا ذكر غير اسم الله عند ذبحها ، إذا سمي المسلم عند اكلها • إن هذا معارض معارضة صريحة للآية ،

٢ ـ تعارض العلامات الدالة على الحل والحرمة ٠

مثال ذلك : أن ينتهب متاع في وقت ويندر وقوع مثله من غير المنتهب ، فيرى مثلا في يد رجل من أهل الصلاح • فيدل صلاحه على أنه حلال ، ويدل نوع المتاع ، وندرته من غير المنتهب فيه على أنه حرام • فإن ظهر ترجيح عمل به ، والورع تركه • وإن لم بظهر ترجيح وجب التوقف •

ومثاله : أن تتعارض شهادة عدلين ، أو فاسقين (٦٣) .

٣ ـ تعارض الأشباه في الصفات التي تناط بها الأحكام -

ومثاله: الوقف على الفقهاء ، فبن المعلوم ان بنهم بن بلغ فى الفقه درجة الكمال المكن وهو داخل فى الاستحقاق بلا خلاف ، وبنهم المبتدىء ، وهو خارج عنهم بلا خلاف ، وبينهما درجات يقع اصحابها موقع الخلاف ، والورع فى المشتبه تركه (٦٤) .

وبعد هـذا التطواف السريع حـول حث الشريعة الإسالابية على اكتساب المحلال ، واجتناب الحرام ، وبيان معنى الشبهة وموقف التشريع منها ، وذكر بعض النماذج التى تواردت عليها الشبهات فى الأنشطة الاقتصادية المعاصرة ، وبحث اسباب هذه الشبه أو هـذا الاشتباه عند اهل العلم ، فقد اضحى واضحا ، أنه بتعين على المسلم ، الذى يطلب البراءة لدينه وعرضه ، خلال نشاطه الاقتصادى بالذات أن يتجنب الشبهات ، ويتحرى الحلال ،

فإذا كان هذا المسلم مستهلكا سأل نفسه عن حكم الشرع فيما يستهلكه ، فإن كان حراما بينا بادر باجتنابه ، وإن كان فيه شبهة تورع عن استهلاكه

٠ ١١٧/٢ ج ١١٧/٢ ٠

<sup>(</sup>٦٤) السابق ومذكرة فقه الكتاب والسنة للذكتور محمد الزيني غادم ص ٣٣ واصله في الإحياء في الموضع المشار إليه -

خشية ان يعوزه إلى استهلاك المدرام ، وان يتحرى أن يكون استهلاكه في توسط واعتدال ، وأن يجعل سلمه التفاضلي للسلع التي يريد أن يستهلكها بعد كونها حلالا محضا لا شبهة فيه ، يبدأ بالضروريات ، ثم المحاجيات ، ثم التحسينيات .

ويمكن أن نقسم مراحل طلب الاستهلاك إلى خمس مراحل :

الأولى : الضرورة ، وهي حالة تبيح تناول المحرمات ، لأنه أن لم يتناولها هلك أو قارب الهلاك ،

الثانبة: الحاجة وهي الحالة التي يلحق الواقع فيها عسر ومشقة من غير ان يصل إلى درجة الهلاك ، بالنسبة للفرد ، وبالنسبة للجماعة ، هي تلك الحالة التي يتسبب عنها اضطراب أحوال الجماعة ، وهي الحالة التي يجبوز فيها الأخذ بالرخص الشرعبة ، ولا يجوز فيها تناول المحرمات إلا إذا نزلت منزلة الضرورة ،

الثالثة: المنفعة: وهى ما به يستفيد الجسم أو العفل أو الوجدان ، ولكن ليس فى تركه هلاك أو مشقة ، مثل تناول الإنسان ما يشتهى من لذيذ الطيبات كخبر البر ، ولحم الضان ، ونحو ذلك ،

والرابعة : الزينة مثل الإكثار من الحلويات والمشهيات ، وليس فاخر الثياب التي هي أعلى واغلى من مستوى أمثاله .

الخامسة : الفضول : وهي التوسيع في استهلاك المحرمات ، او استهلاك ما فيه شبهة .

قال السيوطى • بعد ذكر هده المراتب بلغته الفقهية الدقيقة : « والأخير ممنوع والرابع ينبغى التقليل منه »(٦٥) -

<sup>(</sup>٦٥) الأشباه والنظائر ص ٨٥ طبعة دار الكتب العلمية بيروت -

والما بالنسبة للمنتج ، فالواجب عليه الا يجازف بإنتاج ما فبه سبهة يوازع من عقيدته ، وعبوديته لربه ، واخلافه الإسلامية الرفيعة ، ولأنه لو انتج ما فيه شبهة ، وكتم عن الناس لكان غاشا ، ولو أخبر ـ وهو المفروض ـ لما استهلكه كثير من المسلمين ، الذين هم أهمل الورع والتقوى ، الوقافون عند حدود الله ، ولأن القائمين على الحسق في المجتمع ممثلين في العلماء العالمين الأمرين بالمعروف والناهين عن المنكر ، سوف يتكرون ذلك عليه ، وكذلك ولى الأمر المسلم العادل الحاكم بشرع الله وأعوانه وقوابه ، سوف يؤاخذونه بذلك دون هوادة أو تسيب .

والما بالنسبة للتاجر ، فإن الواجب عليه كذلك أن يفلع عن الاتجار بما فيه شبهات ناهيك عن الحرام ، ويصدق فيما يعرضه من سلع وعروض ، ويكتفى بالرزق والمسلال من التجارة النافعة من كل ما هو صرورى أو حاجى أو تحسينى ، ويكثر من جلب الضروريات ، ونقل الحاجيات ، ويقلل من التحسينيات والتزينيات ، وبذلك يغير نفسه ومجتمعه .

إن الوقاية دائما خير من العلاج ، واجتناب الشبهات سياج يحول بين المسلم والوقوع في المحرمات ، ولأن من حام حول الحمى يوشك ان يقع فيه ٠

الما أولئك الذين ينتجون ويتاجرون ويستهلكون المحربات ، فأولئك عسى الله أن يتوب عليهم ، فعليهم أن يراجعوا دينهم ، لأنهم باستمرارهم فيها هم عليه يظلمون أنفسهم ، ويضرون مجتمعهم ، فيجب المصرب على ايديهم ، وإنزال العقوبات المرادعة بهم من جانب ولمى الأمر المسئول عن سلامة المجتمع ، والواجب على أبناء المجتمع الحيلولة بينهم وبين الاستمرار في إفساده بكل وسيلة مركنه كالهجر والمقاطعال ونحوها ، حتى يفيئوا إلى رشدهم ، بالرجوع إلى مقررات الشرع بحكمونها في حياتهم ، فتسعدهم في دنياهم وآخرتهم ،

وإذا كان علينا ان نحدد نقطة البدء ، فإنى ارى التركيز على سلوك المستهلك المسلم ، فإن المستهلك هو الذى يوجه الإنتاج من جهسة ، ويرشد الاتجار من جهسة لخرى ، فلو تهذب سلوك المستهلك المسلم واصبح في إطار من احكام الشرع لأثر ذلك تلقائيا في سلوك المنتج والتاجر،

إن الإسلام بقيمه الفاضلة ومثله العليا جاء لإسعاد البشر جبعا ، وقد جربه سلفنا الصالح فسادوا به الدنيا • فهل لنا ان نعود إليه بمقتضى السلامنا ذاته ، وبمقتضى هذه الصلاحة لنصلح به مسارنا الاقتصادى بعد أن يئسنا من تجارب الشرق والغرب على السواء •

« يأيها الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم » • ( الأنفال : ٢٤ ) •

صدق الله العظيم ، وآحر دعوانا ان الحمد لله رب العالمين ٢

\* \* \*

## أهم المراجسع

اولا \_ القرآن الكريم وعلومه:

۱ ــ احكام القرآن الجصاص الرازى أحبد بن على ث ( ۲۷۰ ه ) طبعة دار الكتاب المصورة عن طبعة دار الخلافة سنة ( ۱۳۲۵ ه ) ٠

۲ ـ أحكام القرآن لابن العربي ابي بكر محمد بن عبد الله
 ( ت ۵٤٣ هـ ) طبعة بيروت المصورة ـ تحفيق على محمد البجاوى
 ( سنة ١٣٩٢ هـ - ١٩٧٧ م ) •

٣ ـ تفسير آيات الأحكام لأسناذنا المرحوم الشيخ محمد على السايس طبعة محمد على صبيح بالقاهرة -

ع ـ تفسير القرطبى الطبعة المصورة عن طبعة دار الكتب المصورة
 ( ۱۳۸۷ هـ ـ ۱۹۹۷ م ) ورجعنا كذلك الى طبعة الشعب بالفاهرة -

۵ ـ التفسير القيم ـ لابن القيم · جمعه السلفى المحقق الشمخ محمد ادريس الندوى الطبعة الاولى ـ تحقيق المرحوم الشيخ محمد حامد الفقى سنة ( ١٣٦٨ هـ ١٩٤٩ م ) •

٦ ــ التفسير الكبير ــ لفخر الدين الرازى ، المسى مفتاتيح العلوم ــ الطبعة الثالة • بيروت •

٧ ـ تفسير الكشاف عن حقائق المتنزيل ، وعيون الأقاويل ووجوه التاويل ، لأبى القاسم جار الله محمود بن عمر الزمضرى المفوارزمى ،
 ( ت ٥٣٨ ه ) دار المعرفة ، بيروت ،

٨ - قتح القدير - تأليف الامام الشوكاني محود بن على ، طبعة دار الفكر ، بيروت ، المعرة عن طبعة الحليي ، القاهرة .

- ٩ مختصر تفسير ابن كئير اختصار وتعفيق الثيخ معهد على الصابوني ، المكتبة الفيصلية بمكة المكرم ، عن طبعة دار الفكر ، بلبنان ، بيروت .
- ۱۰ ـ لباب النفول في اسباب النزول ـ لجلال الدين السيوطي ، طبعة دار احياء العلوم بيروت ، سنة ( ۱۹۷۹ م ) .

ثانيا - الحديث النبوى وعلومه:

۱۱ - ارشاد السارى إلى شرح صحيح البحارى ، ناليف شهاب المين الحبد بن محمد القسطلاني (ت ۹۲۳ ه.) دار إحياء التراث ، بيرون، ب

۱۲ – بذل المجهسود في حل ابي داود ، للعلامة المحدت الشبخ خليل بن احمد السهارنفوري مع تعليق الشيخ محمد زكريا الكاند هلوي... الطبعة الثالثة ، السعادة بمصر .

۱۳ - تحفة الأحوذي شرح جامع الترمذي ، للإمام محمد المبارك فورى ، الطبعة الثانية ( ۱۳۸۵ هـ - ۱۹۹۵ م ) .

١٤ - جامع العلوم والحكم لابن رجب المنبلى ، طبعة مكتبة الرسسالة ، عمان الأردن ،

۱۵ - الجامع الصحيح لابى عيسى الترمذى ، تحقيق الشيخ احمد شاكر ، طبعة دار المعارف ( ۱۳۳۷ هـ ۱۹٤۸ م ) .٠

17 - الروض الدائى إلى المعجم الصغير للطبرائى ، تحقيق محمد شكور مجمود ، طبعة المكتب الإسلامي بيروت ، ودار عمار بعمان ، الطبعة الأولى ( ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٥ م ) -

۱۷ سنن الدارمي للإمام أبي محمد عبد الله بن عبد الرحمن الدارمي ( ت ۲۵۵ ه ) نشر دار إحياء السنة المحدية .

۱۸ ــ سنن ابن ماجه للحافظ ابى عبد الله بن يزيد القزوبى ، ترتيب وتحقيق الاستاء محمد فؤاد عبد الباقى ، طبعة عيسى المطبى . القاهرة ،

۱۹ - سنن النسائي مع حاشية السندي وحاشية زهر الربي على المحتبى للسيوطي ، طبعة مصطفى محمد بالقاهرة .

۲۰ ـ شرح النووی لصحیح مسلم للإمام أبی رکریا یحیی بن. شرف الدین النووی ، طبعة المکتبة المصریة بالقاهرة ، بدون تاریخ . ۰ شرف الدین النووی ، طبعة المکتبة المصریة بالقاهرة ، بدون تاریخ . ۰

۲۱ سشرح معانى الآثار لأبى جعفر الطحاوى ، تحقيق محدد زهرى البخارى ، طبعة الأنوار المحمدية -

۲۲ ـ صحیح مسلم ، تحفیق محمد فؤاد عبد الباقی ، طبعة دار إحیاء التراث ( ۱۳۷۵ هـ ـ ۱۹۵۵ م ) .

۲۳ ـ عارضة الأحوذي شرح جامع الترمذي لابن العربي ، الطبعة الأولى ، مطبعة السعادة سنة ( ۱۳۵۳ ه ) .

۲٤ ـ عمدة القارى ، شرح صحيح البضارى للعينى زين الدين محمود بن الحمد (ت ٨٥٥ ه) طبعة دار الطباعة العامرة بمصر ، والطبعة المصورة عنها ببيروت ،

٢٥ ـ عون المعبود ، شرح سنن أبى داود ، ضبط وتحقيق عبد الرحبي
 عثمان ، الطبعة الثانية ( ١٣٨٨ هـ - ١٩٦٩ م ) المطبعة السلفية بالدينة -

٢٦ سالفتح الربائي في ترتيب مسند احمد بن حنبل الشهبائي ، للشيخ عبد الرحمن الساعاتي البنا ، طبعة دار الحديث القاهرة -

٢٧ - فيض القدير ، شرح الجامع الصغير ، للعلامة محمد بن

عبد الرؤوف المناوى ، والجامع الصغير ، لجلال الدين السيوطى ، الطبعة الثانية ، دار الفكر بيروب ( ١٩٧٢ م -- ١٣٩٢ هـ ) .

۲۸ ـ الكواكب الدرارى ، شرح صحيح البخارى للكرمانى ، طبعة دار إحياء التراث العربى ، بيروت سنة ( ۱٤٠١ هـ ـ ۱۹۸۱ م ) ٠.

۲۹ ـ مجمع الروائد ، ومنبع العوائد ، للحافظ نور الدين على بن ابى بكر الهيثمى ( ن ۸۰۷ ه ) بتحرير الحافظين الجليلين ، العراقى وابن حجر ، طبعة دار الكتاب بيروت ط ۲ ( ۱۹۲۷ م ) .

۳۰ مصباح الزجاجة فى زوائد ابن ماجة والزوائد لشهاب الدين الحدد بن ابى بكر البوصيرى ، والمصباح لمحمد المنتقى الكشفاوى ، تحقيق وتعليق الدكتور عزت عطية ورميله ، طبعة دار العروبة بيروت .

٣١ ـ المنتقى ، ندرح الموطأ ، لابى سليمان الباجى (ت ٤٩٤ ه) طبعة بيروت المصورة عن طبعة السعادة بالقاهرة سنة ١٤٠٤ ه وهي عن المطبعة الرابعة سنة ( ١٣٣١ ه ) .

٣٢ \_ نيل الأوطار للشوكاني ,حمد بن على بن محمد ، طبعة الحلبي ، القساهرة ،

#### ثالثا \_ العقيسدة:

٣٣ ـ شرح العقيدة الطحاوية ، لابن ابى العز المحنفى ، طبعة المكتبة السلفية بلاهور .

٣٤ - فتح المجيد ، شرح كتاب التوحيد ، للشيخ عبد الرحمن بن حسن آل الشيخ ، طبعة دار الفكر بيروت ،

رابعا \_ اصول الفقيه :

٣٥ ـ التعارض والترجيح عند الأصوليين واثرهما في الفقه الإسلامي ، للدكتور محمد الحفناوي ، الطبعة الثمانية ( ١٤٥٨ هـ - ١٩٨٧ م ) بدار الوفاء بمصر -

٣٦ ـ المحصول إلى علم الأصول ، لفخر الدين الرازى ، دراسة وتحقيق الدكتور طه جاير فياض ، الطبعة الأولى ( ١٣٣٩ هـ ١٩٧٩ م )

٣٧ - المستصفى من علم الأصسول ، للإمام أبى حامد الغسزالى ، المطبعة الأولى ، طبعة بولاق سنة ( ١٣٢٢ ه ) -

۳۸ ـ المعافقات ، للإمام ابى إسحاق إبراهيم بن موسى المالكى (ت ٧٩٠ هـ) وعليه تعليقات الشيخ عبد الله دراز ، طبعة بيروت المصورة عن طبعة المكتبة التجارية بالقاهرة ٠

حابسا ألل الفقية الحنفي :

۳۹ م فتح القدير ، للكمال بن الهسام السيواسى الفقيه الحنفي ( ت ٦٨١ ه ) الطبعة الأولى ( ١٩٧٠ م م ١٣٨٩ ه ) الحلبي القاهرة ،

سادسا \_ الفقسه المالكي :

٤٠ س بداية المجتهد ونهاية المقتصد ، لابن رشد المحفيد ( ٥٩٥ هـ )
 طبعة بيروت السابعة دار المعرفة ( ١٩٨٥ م سـ ١٤٠٥ هـ )

١٤ - تبصرة الحكام ، لابن فرحون برهان الدين أبى الوفا ، طبعة بيروبت المصورة عن طبعة مصر ، المطبعة العامرة ( ١٣٠١ ه ) .

٤٢ س الشرح الكبير ، للشيخ ابي البركات سيد أحمد الدردير على

۱۲۱ ( القيم الاسلابية ) القيم الاسلابية )

مان خليل ومعه حاشية الدسوقى ، شمس الدين طبعة عيسى الحلبى بالقساهرة .

٤٣ ــ الفروق اللامام شهاب الدين انقراعى الفقية المسالكى المصرى ،
 طبعة دار المعرفة المصورة ببيروت .

12 م الفواكه الدوانى ، ترح رسالة ابن ابى القيروانى للنبراوى الفقيه المسلكى المصرى ، طبعه دار المعرفة ، ببروت . .

٤٥ ـ القوانين الفقهية ، لابن جزى ، طبعة مغربية قديرة .

سابعا ـ الفقه الشافعي:

27 - الأجكام السلطانية ، لابى المصن ، على بن محمد بن حبيب البصرى الماوردي ، طبعة المكتبة التوفيقية ،

الأولى سنة ١٩٥٧ م ، مع مقدمة لأستاذنا الدكتور بدوى طباتة ،

٤٨ - الأشباه والنظائر ، لجلال الدين السبيوطبي ، طبعة دار ، الفكر ، ببيروت ،

٤٩ - رحمة الأمة في اختلاف الأئمة ، لأبي عبد الله محمد بن
 عبد الرحمن الدمشقى الشافعي ، نشر دار الكتب العلمية ، ببروت ،

٥٠ ــ المجموع ، شرح المهذب ، للإمام النووى وتكملته لابن السبكى ،
 والشيخ محمد نجيب المطيعى ، طبعة جدة ،

۱۱ - مغنى المحتاج فى شرح المنهاج ، للخطيب الشربينى على متن المنهاج للإمام النووى ، طبعة دار الفكر ، بيزوت ،

ثابنا \_ الفق الحنبلي :

٥٢ \_ الإنصاف في مسائل الخلاف للمرداوي ٠

٥٣ \_ حاشية الروض المربع ، للشيخ النجدى ٠

۵۵ - الروض المربع ، للشيخ يونس بن منصور البهوتى ، المصرى ،
 المطبعة السلفية بمصر .

00 ـ الفتاوى الكبرى ، لشيخ الاسلام أحمد بن عبد الحليم بن تبية (ت ٧٢٨ هـ) طبعة دار المعرفة ، بيروت ،

٥٦ - القواعد الفقهية ، لابن رجب المنبلي -

۵۷ ـ كشاف القناع ، للشيخ يونس بن ،نصور البهوتى ، الطبعة المورة ، ببيروت .

۵۸ - مجموع فتاوی شیخ الإسلام ابن تهیمة ، طبعد الرباض المصورة فی عهد جلالة الملك خالد بن عبد العزیز - رحمه الله - ،

٥٩ - منار السبيل ، في معرفة الدليل ومعه ارواء الغليل ،

ناسعا ـ الفقه الظاهري:

١٠ - الروضة الندية ، للشيخ صديق بن حسن القنوجى ، الطبعة الأولى ، طبعة دار الندوة ( ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م ) -

عاشرا س الآداب والسلوك:

٦١ ـ الداء والدواء ، لشمس الدين ابن القيم ، طبعة المدنى ،
 بالقاهرة ،

۱۲ - الذريعه إلى مكارم الشريعة ، للشيخ ابى القاسم بن محمد المفضل ، الراغب الأصفهائي ، الطبعة التانية - مطبعة الوطن - كما رجعنا إلى الطبعة المحففة التى قام بتحقيقها الآخ والزميل الدكتور ابو اليزيد العجمى ، طبعة دار الصحوة ، الثانية ( ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٧ م ) .

۱۳ - طريق الهجرتين ، وباب السعادنين ، ناليف الإمام شمس الدين ابن القيم ، الطبعة السادسة ، دار الكتاب العصربى ، بيروت سمنه ( ١٤٠٤ هـ - ١٩٨٤ م ) ،

٦٤ ـ المكاسب ، تاليف المارث بن أسد المحاسبي ، دارسة وتحقيق
 حمد عثمان الخشت ، نشر دار الفرآن بالقاهرة -

## حادي عشر \_ التاريخ:

١٥ - حلية الأولياء اللاصبهائي ، ابي نعيم الحسد بن عبد الله ،
 الطبعة الأولى ، طبعة الخانجي سنة ( ١٣٥١ هـ - ١٩٣٢ م ) .

٦٦ - مقدمة ابن خلدون ، عبد الرحمن بن خلدون ، طبعة الشعب بالقاهرة .

۱۷ نه فصائل الصحابة ، للإمام احمد بن حنبل ، طبعة مركز البحث العلمى ، بجامعة ام القرى ،

# ثانى عشر \_ الاقتصاد الاسلامى:

۱۸ - الإسلام والمسكلة الاقتصادية ، ناليف الدكتور شوقى الفنجرى ، الطبعة الثانية سنة ( ١٤٠١ ه - ١٩٨١ م ) -

٩٢ - الإسلام ومعضلات الاقتصاد ، للأستاذ أبى الاعلى المودودى ، طبعة مؤسسة الرسالة ، بيروت سنة ( ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م ) .

٧٠ ـ الإطار الأخلاقي لمالية النسلم ، تأليف قطب إبراهيم ،
 طبعة الهيئة المصرية العامة للكتاب سنة ( ١٩٨٣ م ) .

٧١ ـ بنوك بلا فؤائد ، كاستراتيجية للتنبية الاقتصادية والاجتماعية
 في الدول النامية ، مطبعة السعادة بالقاهرة ، تأليف الدكتور احمد النجار سنة ( ١٩٧٢ م ) الطبعة الأولى .

٧٢ ـ تطوير الأعمال المصرفية ، تاليف الدكتور سامى حسن حمود ،
 الطبعة الثانية ( ١٤٠٢ هـ ـ ١٩٨٢ م ) ،طبعة الشرق -

٧٣ ـ التعامل التجارى ، فى مبزان الشريعة الإسلامية ، لأستاذنا الدكتور يوسف قاسم ، الطبعة الأولى ، دار النهضة العربية بمصر سنة ( ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م ) •

٧٤ ـ خصائص إسلامية في الاقتصاد ، للدكتور حسن العنائي ،
 طبعة الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ،

٧٥ ـ السياسات الاقتصادية والشرعبة ، وحل الأزمات ، وتحقيق التقدم للدكتور محمد عبد المنعم عفر ـ الطبعة الأولى ( ١٤٠٧ هـ ـ ١٩٨٧ م ) ، من مطبوعات الاتحاد الدولى للبنوك الاسلامية ،

٧٦ - مفهوم الربح في الإسلام · رسالة ماجستير في الاقتصاد الإسلامي ، بكلبة الشربعة جامعة أم القرى على الآلة الناسخة ·

٧٧ ـ الملكية الفردية في النظام الاقتصادي الإسساليي ٠
 لأستاذنا الدكتور محمد بلتاجي الطبعة الأولى ( ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م )٠
 مصورة : بدار الشياب ٠

۷۸ - الملكية في الشريعة الإسلامية • للدكتور عبد السلام داود العبادي الطبعة الأولى - مكتبة الأقصى - بعمان (١٣٩٤ه - ١٩٧٤م) •

ثالث عشر: الدراسات الإسلامية الحديئة ٠

٧٩ ـ احكام التعامل بالربابين المسلمين وغير المسلمين ، في ظل العلاقات الدولية المعاصرة ـ للدكتور نزيه حماد ـ الطبعة الاولى سنة ( ١٤٠٧هـ ـ ١٩٨٧م ) مطبوع بجدة ، ونشرنه مكتبة دار الوفاء ٠

· ٨ - الأخلاق بين العفل والنقل ·

للدكتور أبو الزيد العجمى - طبعة دار الثقافة - الطبعة الأولى ( ١٤٠٩ه - ١٩٨٨م ) •

٨١ ـ استخلاف الإنسان في الأوض ـ للدكتور فاروق الدسوقي
 الطبعة النائية ( ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م ) • طبعة بيروت والرياض •

۸۲ - الثقافة الإسلامية الجزء الأول ، بحث الشيخ عبد الرحمى حبنكة - طبعة جامعة ام القرى - بمكة المكرمة بدون ناريخ .

۸۳ - خصائص التصور الإسلامي - ناليف المرحوم سيد قطب - طبعة دار الشروق - الطبعة الرابعة سنة ( ۱۳۹۸ه - ۱۹۷۸م ) .

۸۶ - عقود التامين - من وجهة الفقه الإسلامي - لاسباذنا الدكتور محمد بلتاجي - الطبعة الأولى - دار العروبة بالكويت والقصر بالقاهرة سنة ( ۱۴۰۲ه - ۱۹۸۲م ) -

٨٥ - المال والحكم في الإسادم - تاليف المرحوم عبد القادر عودة الطبعة المخامسة - طبعة المختار الإسادمي بالقاهرة سنة ( ١٣٩٧ه - ١٩٧٧م) .

٨٦ - مذكرة فقه الكتاب والسنة - للزميل الدكتور محمد الزينى غانم بقسم الشريعة بكلية الشريعة - جامعة أم القرى · على الآلة الناسخة ·

۸۷ \_ مفاهیم ینبغی ان نصحح \_ للاستاذ محمد قطب \_ الطبعـة الأولى \_ دار الشروق.

۸۸ ـ منهج عمر بن الخطاب في التسريع ، لاستاذنا الدكتور محمد بلتاجي الطبعة الأولى دار الفكر العربي ـ بالقاهرة سنة ١٩٧٠م -

٨٩ \_ النظرية العامة للشربعة الإسلامية \_ للدكتور جمال عطية \_ الطبعة الأولى .

رابع عشر: المعساجم .

- ٩٠ ـ القاموس المحيط للفيرور أبادى ـ طبعة المدلبي النائمة -
- ٩١ معجم الفاظ القرآن الكربم طبعة مجمع اللغة العربية -

٩٢ ــ المعجم الوسيط • إعداد ،جمع اللغة العربية الطبعة التي اشرف عليها الدكتور إبراهيم انيس ورفاقه ــ الطبعـة المصورة بدار الفكر • ( ١٣٧١هـ ــ ١٩٥٢م ) •

\* \* \*

الفهران

| مفحا | afe .                                                                           |
|------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | القسيدية                                                                        |
| ٩    | الفصل الأول: القواعد الضابطة للسلوك البشرى                                      |
| 11   |                                                                                 |
| ۱۳   | الضابط الأول: ما بضبط علاقة الإنسان بالله                                       |
| 14   | الأساس الأول: الخضوع المطلق لله وحده                                            |
| ۱۷   | الأساس الثاني: الاعتفاد بان الملك لله وحده                                      |
| ۴.   | الضابط الثانى : ما يضبط علاقة الإنسان بالكون                                    |
| ţ" + | الأساس الأول: الاعتقاد بان كل ما في الكون مسخر للإنسان                          |
| 47   | الأساس الثاني: استخلاف الإنسان في الأرض                                         |
| ٤٢   | الضابط الثالث : ما يضبط علاقة الإنسان بنعسه                                     |
| ٤٢   | الأساس الأول: الاعدفاد بان الدنيا وسلة لا غاية                                  |
| ្នូវ | الأساس الثانى: الاعتقاد بوجوب نوجه النساط الاغتصادى إلى مرضاة الله              |
| ۵ -  | الضابط الرابع: الاعتقاد بان الناس جميعا إخوة وال ابناء المجتمع المسلم كلهم إخوة |
| ٥٠   | اولا: معنى الإخوة                                                               |

| الصفحة |                                                                              |
|--------|------------------------------------------------------------------------------|
| 04     | ثانيا : الدوافع إلى الإخوة                                                   |
| 04.    | نالثا: أنواع الإخاء                                                          |
| ۲۵.    | خاتبة والمفيص<br>الفصل الثاني : إرتباط النشاط الاقتصادي في الإسالام بالعقيدة |
| ٥٧     | والعبادة والأخلاق                                                            |
| 71     | اولا: مفهوم كل من العقبدة والعبادة في الإسلام                                |
| ٧٠     | ثانيا: الأدلة من الكتاب والسنة على اتساع مفهوم العبادة في الإسلام            |
| ۷٥     | ثالثا: مرادفات النية في النصوص الشرعية                                       |
| ٨٠     | رابعا: الأثر الإيجابي للإبهان عي النشاط الاقتصادي                            |
| ٨٦     | خامسا: الأثر السابي لتخلف الإبمان في النشاط الاقتصادي                        |
| ٩٧     | سادسا: مفهوم الأخلاق الإسسلامية واثرهما في النشساط الاقتصادي                 |
| 1 + 9  | الفصل الثالث: اجتناب الشبهات اثناء مزاولة النشاط الاقتصادى                   |
| 114    | اولا: الحض على اكتساب المحلال ، واجنناب الحرام                               |
| 117    | ثانيا: تعريف الذبيهة ـ لغة وشرعا                                             |
| 114    | ثالثا: بعض النصوص الدالة على وجوب اجتناب الشبهات                             |
| 181    | رابعا: نهاذج من النشاط الاقتصادى ، الذى تواردت عليه الشهبه                   |

| 177 | خامسا: انواع النسبه وأسبابها                   |
|-----|------------------------------------------------|
| ١٣٧ | النوع الأول: الشك في السبب المحلل والمحرم      |
| 12. | النوع الثاني : ما كان السبب فبه منشؤه الاختلاط |
|     | النوع النالث: ما كان سببه انصال السبب المحلل   |
| 111 | <u>ئيب معمن</u>                                |
| 129 | النوع الرابع: ما كان سببه الاحتلاف هي الأدلة   |
| 107 | خاتمة وتلخيص للفصل الثالث                      |
| 104 | المراجسسع                                      |

# كتب ويحوث أخرى للمؤلف

- ۱ « العبادات في الإسلام الحكامها وحكمها » الطبعة الا سنة ( ۱۹۸۲ م ) دار الفصحي بالقاهرة ، والعروبة بالكويت •
- · ۲ « في الحديث النبوى بحوث ونصوص » طبعة المدنى بالقا ونشر دار الفصحي ، ودار العروبة سنة ( ۱۹۸۲ م ) ·
- ٣ ـ « احكام الزواج والفرقة ـ دراسـة فقهية مؤصلة » نا
   الزهراء بالفاهرة ، سنة ( ١٩٨٥ م ) .
- ٤ ـ البعث والنتور ، لابى بكر احسد بن الحسين ا
   ت ( ٤٥٨ ه ) تحقيق بالاشتراك ، نشر دار العصحى ودار العسنة ( ١٩٨٣ م ) .
- ٥ \_ « المال في الشريعة الإسلامية بين الكسب والإنف والتعريث » نشر مكنبة الزهراء بانفاهره سنة ( ١٩٨٩ م ) .
  - ٦ « احكام الزكاة ، واترها المالي والاقتصادي » نشر دار
     للنشر والتوزيع بالقاهر ، سنة ( ١٩٨٩ م ) .
- ٧ دراسة عن : « نشاط البورصة في الفقه الإسلامي » نشر البنوك الإسلامية ، سنة ( ١٩٨٢ م ) ثم أعسد نشره بنفس سنة ( ١٩٨٨ م ) .
- ٨ « المصاربة باموال القرض او الوديعة ، او بهما معا » بالعدد الأول من مجلة النقافة العربية والإسلامية سنة ( ١٩٨٣ ه اعيد نشره بدورية كلية دار العلوم -

٩ ـ « أثر العبادات في تضامن المسلمين » ضمن بموث المؤتمر العسالمي الثاني للدعوة وإعداد الدعاء = المنعصد بالمدينة المنسور عدند ( ١٤٠٣ هـ - ١٩٨٣ م ) .

۱۰ ـ « مضار الربا » ضمن بحوث كتاب « عبقرية الإسلام فى تحريم الربا » المنشور بمطبوعات الانتصاد الدولى للبنوك الإسلامية منة ( ۱۹۸۲ م ) •

## وتحت الطبع للمؤلف:

۱ س « الفكر الفقهى » للإمام ابن تيمية : اصدله ، اغراصه ، منزلنه ،
 بهكتبة الطالب الجامعي ، بهكة المكرمة ، بالملكة العربية السعودية -

٢ ـ « ابو بكر البيهقى ، وأثره فى علوم الحديث » نشر مكتبة التوعية الإسلامية بالجيزة ـ الطالبية ـ الهرم ،

\* \* \*

رقم الايداع بدار الكتب ٢٠٥٦ / .١



To: www.al-mostafa.com